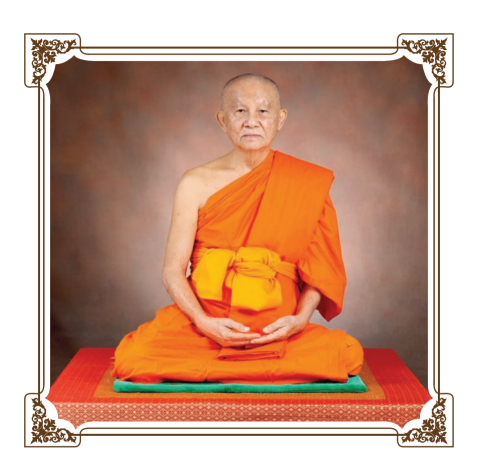


~96 Des

ประสบการณ์การศึกษาสัมมาปฏิบัติ ตามแนวสติปัฏฐาน ๔ ถึงธรรมกาย และพระนิพพานของพระพุทธเจ้า

-70° 900

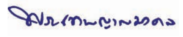
โดย พระเทพญาณมงคล (เสริมซัย ชยมงคโล-พลพัฒนาฤทธิ์) (น.ธ.เอก, ป.ธ.ใจ, รมี.ม.เกียรดินัยม "ดี", มธ.)



### คำนำ

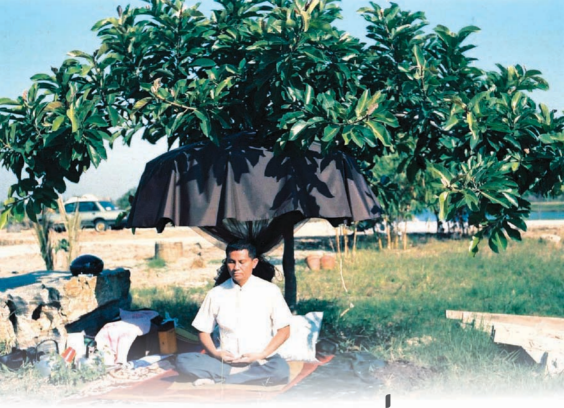
หนังสือ ประสบการณ์การศึกษาสัมมาปฏิบัติตามแนวสติปัฏฐาน ๔ ถึงธรรมกายและพระนิพพานของพระพุทธเจ้านี้ เป็นหนังสือที่ข้าพเจ้าได้รวบรวม เรียบเรียง เขียนขึ้นจากการได้ศึกษาสัมมาปฏิบัติตามพระธรรมคำสั่งสอน องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า และจากพระอุปัชฌาย์ ครูอาจารย์ โดยเฉพาะ อย่างยิ่งหลวงพ่อวัดปากน้ำ พระเดชพระคุณพระมงคลเทพมุนี (สด จนุทสโร) ผู้ปฏิบัติได้เข้าถึง-รู้-เห็น และเป็นพระธรรมกาย และพระนิพพานของพระพุทธเจ้า ได้สั่งสอนถ่ายทอด**วิชชาธรรมกาย** ให้ไว้กับพระเดชพระคุณ**พระราชพรหมเถร** รองเจ้าอาวาส และอาจารย์ใหญ่ฝ่ายวิปัสสนาธุระ วัดปากน้ำ ภาษีเจริญ กรุงเทพมหานคร ผู้ได้แนะนำสั่งสอนถ่ายทอดวิชชาธรรมกายให้แก่ข้าพเจ้าและจึงได้แนะนำ สั่งสอน ศิษยานุศิษย์สืบต่อมาจนถึงปัจจุบันนี้ ซึ่งทำให้ได้รับผลแห่งการศึกษาสัมมาปฏิบัติ และเกิดประสบการณ์พอสมควร ตั้งแต่สมัยที่ข้าพเจ้ายังเป็นฆราวาสผู้ครองเรือน และภายหลังได้บรรพชาอุปสมบทในพระพุทธศาสนาจนถึงปัจจุบันนี้ ซึ่งส่งผล ให้ข้าพเจ้ามีความมั่นใจอย่างแน่วแน่ ว่า การศึกษาสัมมาปฏิบัติตามแนวสติปัฏฐาน ๔ ถึงธรรมกายและพระนิพพานของพระพุทธเจ้า นี้แหละ เป็นทางที่จะทำให้เรา และสรรพสัตว์โลกถึงความพ้นทุกข์ และเกิดความสันติสุข ได้จริง และเกิดความ ศรัทธาอย่างแรงกล้าที่จะศึกษาสัมมาปฏิบัติตามแนวปฏิบัตินี้ และปรารถนาที่จะ ชี้แจง แนะนำ สั่งสอนแนวทางปฏิบัตินี้ ให้แก่สาธุชนทั่วไป ผู้สนใจในการศึกษาสัมมาปฏิบัติ เพื่อให้เกิดความสันติสุขแก่ตนเอง และแก่ผู้อื่น สืบต่อไป

ขออำนาจคุณพระศรีรัตนตรัย จงได้โปรดดลบันดาลประทานพรให้ทุกท่าน จงเจริญรุ่งเรื่องในธรรมของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ให้ประสบความเจริญรุ่งเรื่อง และสันติสุขในชีวิต และได้บรรลุมรรค ผล นิพพาน ที่สิ้นสุขแห่งทุกข์ และเป็นบรมสุข อย่างถาวร ตลอดกาลนานเทอญ.



(พระเทพญาณมงคล)

เจ้าอาวาสวัดหลวงพ่อสดธรรมกายาราม เจ้าสำนักปฏิบัติธรรมประจำจังหวัดราชบุรี แห่งที่ ๑ อำเภอดำเนินสะดวก จังหวัดราชบุรี



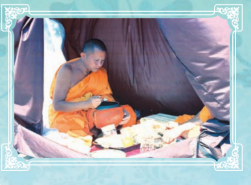
# บทที่ ๑



ประสบการณ์ก่อนอุปสมบท เป็นพระภิกษุในพระพุทธศาสนา



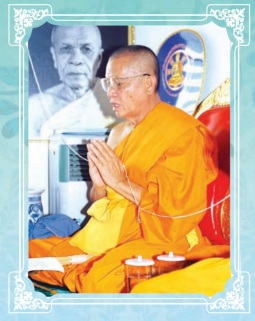












## ประสบการณ์ก่อนอุปสมบท เป็นพระภิกษุในพระพุทธศาสนา

เกิด วันที่ ๖ มีนาคม ๒๔๗๒ ที่บ้านถนนหัก ตำบล นางรอง อำเภอนางรอง จังหวัดบุรีรัมย์ (ใกล้ปราสาทภูเขาพนมรุ้ง) ในตระกูลราชการ-พ่อค้า-เกษตรกรรม เป็นครอบครัวผู้มีอันจะกิน พอสมควรคุณปู่ "อิ๋ว" (ชื่อที่ชาวบ้านเรียก) คือ หลวงพิทักษ์วรคุณ อดีตเจ้าเมือง (อำเภอ) นางรองจังหวัดบุรีรัมย์ บิดาชื่อนายทองดี มารดาชื่อนางบุญนาค (ตีบ) อาชีพทำนา-ค้าขาย มารดาเป็น ลูกสาวชาวจีนกวางตุ้ง (จากมณฑลกวางตุ้ง ประเทศจีน) บิดา เป็นลูกชายคนเดียวของปู่

เรียนจบชั้นประถมศึกษาปีที่ ๔ จากโรงเรียนบ้านถนนหัก จบชั้นมัธยมศึกษาตอนต้น จากโรงเรียนกฤษณวิทยา อำเภอนางรอง จบชั้นมัธยมศึกษาตอนปลาย จากโรงเรียนบุรีรัมย์วิทยาลัย และจบเตรียมอุดมศึกษา (แผนกอักษรศาสตร์) จากโรงเรียน



ราชสีมาวิทยาลัย (สมัยที่โรงเรียนตั้งอยู่ใกล้ชุมทางรถไฟ "จิระ") อำเภอเมือง จังหวัดนครราชสีมา เป็น ๑ ในนักเรียนโรงเรียน ราชสีมาวิทยาลัย ที่มีผลการสอบชั้นเตรียมอุดมศึกษาทั่วประเทศ ที่สอบไล่ได้คะแนนเยี่ยม ๕๐ คน และได้รับการติดรายชื่อ ที่ Board กระทรวงศึกษาธิการ เป็นเวลา ๑ ปีการศึกษาในยุคนั้น

จบการศึกษาชั้นปริญญาตรีสาขาพาณิชยศาสตร์การบัญชี (พณ.บ.) และประกาศนียบัตรการบัญชี (เทียบเท่าปริญญาตรี) จากคณะพาณิชยศาสตร์และการบัญชี มีท่านอาจารย์จรูญ วิมลศิริ เป็นคณะบดี และมีศาสตราจารย์สัญญา ธรรมศักดิ์ (อดีตประธาน องคมนตรี) เป็นอธิการบดี

ในยุคแรกที่เข้าเรียน มีท่านอาจารย์สาขาวิชาพาณิชย– ศาสตร์และการบัญชี ที่ต้องกราบขอบพระคุณหลายท่าน ได้แก่ ท่านศาสตราจารย์ ดร.คุณหญิงพยอม และ ดร.สุธี สิงห์เสน่ห์ ฯลฯ และมีเพื่อนร่วมรุ่น ได้แก่ ศาสตราจารย์ คุณหญิงนงเยาว์ ชัยเสรีย์ (ต่อมาท่านได้ดำรงตำแหน่งคณบดี คณะพาณิชยศาสตร์และการบัญชี อธิการบดี และนายกสภามหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ตามลำดับ จนเกษียณอายุ) คุณศิริลักษณ์ รัตนากร (เคยดำรงตำแหน่ง ผู้จัดการตลาดหลักทรัพย์ฯ) กับเพื่อนรักข้าพเจ้า พล.ต.นิพนธ์ พลภัทรพิจารณ์ ซึ่งได้ถึงแก่กรรมเมื่อเพิ่งเกษียณอายุได้ ๑ ปี และคณะนักศึกษาหญิงผู้เรียนดี ฯลฯ ซึ่งต่อมาได้ยินว่าเพื่อนร่วมรุ่น



ได้ถึงแก่กรรมไปทีละคนๆ ตามกฎเกณฑ์ธรรมชาติ อนิจุจ์ ทุกุข์ อนตุตา ตามๆ กันไป ก็ต้องเตรียมทำใจ เผื่อถึงคิวเราบ้างไม่ช้าก็เร็ว

ซึ่งก็ต้องขอบคุณคุณครู-อาจารย์ และเพื่อนๆ ร่วมรุ่น ที่ยังพอไปเยี่ยมเยียนกันได้ ก็ได้มาเยี่ยมเยียนอาตมภาพทุกๆ ปี เสมอมา แม้ต่างชราภาพกันแล้ว และแม้ค่อยๆ เงียบหายกันไป ทีละคนสองคน

ขณะเรียนอยู่ชั้นปริญญาตรีนั้น ข้าพเจ้าเริ่มมีชีวิต "ครอบครัว" และได้รับราชการเป็นเสมียนพนักงานอยู่กองวิชาการ กรมประชาสัมพันธ์ ซึ่งตั้งอยู่ใกล้กรมสรรพากร (เดิม) อยู่ปลายถนนราชดำเนินกลาง ใกล้ท้องสนามหลวง ในยุคนั้น มี พล.ท.มล.ขาบ กุญชร เป็นอธิบดี กรมประชาสัมพันธ์ คุณชู ณ ลำปาง เป็นรองอธิบดี คุณกำจัด กีพาณิชย์ เป็นหัวหน้ากองวิชาการ (ต่อมาได้เป็นอธิบดีกรมประชาสัมพันธ์) และมีคุณประดิษฐ์ ไทยานนท์เป็นหัวหน้าแผนก อาศัยที่ผู้บังคับบัญชา ใจดีเห็นอกเห็นใจลูกน้อง ท่านจึงอนุญาตให้ไปเรียนที่คณะพาณิชย ศาสตร์และการบัญชี มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ ซึ่งตั้งอยู่ระหว่าง ขอบสนามหลวงกับแม่น้ำเจ้าพระยา โดยเดินลัดข้ามคลองเล็กๆ ผ่านขอบสนามหลวงไปเรียนที่คณะๆ จนจบการศึกษาชั้นปริญญาตรี พาณิชยศาสตร์ (พณ.บ.) และประกาศนียบัตรการบัญชี (เทียบเท่าปริญญาตรี)



ในการที่ข้าพเจ้าได้เข้าทำงานเป็นเสมียนพนักงานอยู่ กรมประชาสัมพันธ์แม้เป็นระยะเวลาอันสั้น ก็ยังมีผลให้ข้าพเจ้าได้รับ เมตตาจากผู้ใหญ่ในกรมประชาสัมพันธ์ ที่ได้เคยให้ความร่วมมือ ช่วยเหลือในการเผยแผ่ธรรมอีกหลายท่าน เช่น ท่าน**รักษ์ศักดิ์** วัฒนพาณิช ผู้ซึ่งต่อมาได้เป็นอธิบดีกรมประชาสัมพันธ์ แม้เมื่อ ข้าพเจ้าได้ลาออกมาแล้วขณะเมื่อมาทำงานอยู่สำนักข่าวสาร อเมริกัน ได้ดำเนินโครงการ "ธรรมปฏิบัติเพื่อประชาชน วัดปากน้ำ ภาษีเจริญ" โดยมีพระเดชพระคุณพระธรรมธีรราชมหามุนี (ปัจจุบัน คือ เจ้าพระคุณสมเด็จพระมหารัชมังคลาจารย์ ผู้ปฏิบัติ หน้าที่สมเด็จพระสังฆราช) อธิบดีสงฆ์ วัดปากน้ำ ภาษีเจริญ เป็นประธานพระเมธีวราภรณ์ (ปัจจุบันคือ"พระเดชพระคุณ พระวิสุทธิวงศาจารย์ เจ้าคณะใหญ่หนเหนือ รองเจ้าอาวาส **วัดปากน้ำฯ) เป็นรองประธาน** (ฝ่ายปริยัติธรรม) **และพระเดช** พระคุณพระภาวนาโกศลเถร (ปัจจุบันคือ พระเดชพระคุณ พระราชพรหมเถร อดีตรองเจ้าอาวาสวัดปากน้ำ ฝ่ายวิปัสสนา **มรณภาพแล้ว) เป็นรองประธาน** (ฝ่ายวิปัสสนา) และข้าพเจ้า ในนาม **"มงคลลบุตร**" เป็น**กรรมการผู้จัดการรายการวิทยุ** "ธรรมสู่สันติ" ออกอากาศทางสถานีวิทยุกระจ่ายเสียงแห่ง **ประเทศไทย**ของ**กรมประชาสัมพันธ์** ร่วม ๒๐ สถานี (ทั่วประเทศ) โดยมีท่าน**รักษ์ศักดิ์ฯ อธิบดีกรมประชาสัมพันธ์**ในครั้งนั้น กับ **ศ.ดร.นิคม จันทรวิทุร** อดีต**อธิบดีกรมแรงงาน** ผู้ซึ่งภายหลังได้ ไปทำหน้าที่ผู้อำนวยการ ILO องค์กรแรงงานระหว่างประเทศ (ในสังกัด UNO องค์กรสหประชาชาติ) ก็ได้ช่วยให้รายการ "ธรรมสู่สันติ" ได้ออกอากาศทางสถานีวิทยุกระจายเสียง แห่งประเทศไทยไปทั่วประเทศ ต่อมาอีกหลายปี ซึ่งเป็นเรื่องที่น่า อนุโมทนาสาธุการเป็นอย่างยิ่ง

มหาวิทยาลัยธรรมศาตร์ในยุคนั้น เพิ่งเปลี่ยนชื่อ ตาม นโยบายของรัฐบาล สมัยจอมพล ป. (แปลก) พิบูลย์สงคราม (หลวงพิบูลย์สงคราม) จากคำว่า "มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ และการเมือง" (ตั้งขึ้นโดยรัฐบาลในยุคก่อน และมีศาสตราจารย์ ดร.ปรีดี พนมยงค์ เป็นผู้ประศาสน์การมหาวิทยาลัย) มาเป็น "มหาวิทยาลัยธรรมศาตร์" จนถึงปัจจุบัน

ต่อมามหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ ได้เปิดการเรียนการสอน ชั้นปริญญาโท สาขาวิชารัฐประศาสนศาสตร์ (Public Admini stration) จึงได้สมัครสอบเข้าเรียนได้ และสาขาวิชาที่เรียนส่วนใหญ่ เป็นภาษาอังกฤษ ตำราเรียนก็เป็นภาษาอังกฤษแทบทั้งสิ้น แต่ก็ได้ ตั้งใจเรียนเต็มเวลาเพื่อให้สำเร็จโดยเร็ว เพื่ออนาคตของครอบครัวด้วย จึงต้องลาออกจากกรมประชาสัมพันธ์โดยปริยาย และสามารถเรียน สอบไล่ได้ทุกลักษณะวิชาตามหลักสูตร ๑ ปี ครึ่ง ก็จบภาคข้อเขียน พิศดาร (ComprehensiveCourses) คือสอบรวมทุกลักษณะวิชา ซึ่งเป็นภาคบังคับ เมื่อสอบไล่ได้ จึงมีสิทธิ์ทำวิทยานิพนธ์ให้สำเร็จ การศึกษา ชั้นปริญญาโท ทางรัฐประศาสนศาสตร์ จากมหาวิทยาลัย ธรรมศาสตร์ โดยสมบูรณ์

พอข้าพเจ้าได้สอบไล่ภาควิชาข้อเขียนพิสดาร (ComprehensiveCourse) ได้สำเร็จครบตามหลักสูตร (โดยไม่ต้องสอบซ่อม) ยังไม่ได้ทำวิทยานิพนธ์ ก็พอดี Mr.Daniel L. Camp ผู้อำนวยการ Regional Research Office, U S I S, American Embassy กรุงเทพฯ ซึ่งดูแลและควบคุมโครงการวิจัยและประเมินผล สำนักข่าวสารอเมริกัน ที่ตั้งอยู่ในประเทศต่างๆ ในภาคพื้น เอเชียอาคเนย์ ได้แก่ สำนักงานในประเทศอินเดีย พม่า ไทย ฟิลิปปินส์ ลาว เขมร เวียดนาม ญี่ปุ่น และใต้หวัน เป็นต้น ได้ส่งเจ้าหน้าที่มาเชิญข้าพเจ้าไปทำหน้าที่ Research Assistant สำนักวิจัยภาคพื้นเอเชียอาคเณย์ ข้าพเจ้าจึงไปรับทำงานในหน้าที่ ดังกล่าว เป็นพนักงาน คือ ข้าราชการท้องถิ่นของรัฐบาลสหรัฐอเมริกา (U.S. Government Local Employee) ตั้งแต่บัดนั้นเป็นต้นมา และได้ทำวิทยานิพนธ์ชั้นปริญญาโท รัฐประศาสนศาสตร์ (รป.ม. เกียรตินิยม "ดี") ได้สำเร็จในปีเดียวกันนี้เอง

พอทำงานมาได้ ๕ ปี ก็ถูกส่งไปดูงานและเรียนเพิ่มพูน ความรู้และทักษะ ประสบการณ์ ในวิชาการวิจัยและประเมินผล ที่สถาบันสังคมศาสตร์ Institute Of Social Research, The University Of Michigan, Ann Arbor ประเทศสหรัฐอเมริกา แล้ว ออกเดินทางไปดูงาน Public Opinion Survey Research ตามมหาวิทยาลัยต่างๆ ในประเทศสหรัฐอเมริกาแห่งสุดท้าย ในอเมริกา คือ ที่ East-West Center, Hawaii แล้วได้เดินทาง ไปดูงานดังกล่าวทั้งในต่างประเทศอื่นๆ เช่น อินเดีย อิสราเอล ญี่ปุ่น

ใต้หวัน และฮ่องกง ฯลฯ พอกลับมาทำงานได้ประมาณ ๕-๖ เดือน ก็ได้รับเลื่อนตำแหน่งเป็นหัวหน้าฝ่ายวิจัย (Research Specialist) จนลาออกก่อนเกษียณอายุ ๓ ปี เมื่อสิ้นเดือนมกราคม พ.ศ. ๒๕๒๙ และเป็นพนักงานบำนาญของรัฐบาลสหรัฐอเมริกา ตั้งแต่นั้น เป็นต้นมา

ในระหว่างทำงานอยู่สำนักข่าวสารอเมริกัน กรุงเทพฯ นั้น ก็ได้รับเป็น**ผู้บรรยายพิเศษสาขาวิชาการสำรวจวิจัยประชามต**ิ และ**การประเมินผลงานการสื่อสารมวลชน** แก่นักศึกษาชั้น ปริญญาตรี **วิทยาลัยกรุงเทพฯ** โดยมีท่านอาจารย์ **ดร.เจริญ คันธวงศ์** เป็นอธิการบดี (ก่อนมีฐานะเป็นมหาวิทยาลัย) ที่ซอยกล้วยน้ำไทย และเป็นผู้บรรยายแก่นักศึกษาชั้นปริญญาตรีและชั้นปริญญาโท **คณะวารสารศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์** ณ อาคารที่เคย เป็นที่ตั้งคณะรัฐประศาสนศาสตร์แต่เดิม ที่เคยเรียนอยู่ชั้นปริญญาโท ดังที่กล่าวมาแล้วจนกระทั่งมาบวชเป็นพระภิกษุในพระพุทธศาสนา เมื่อวันที่ ๖ มีนาคม พ.ศ. ๒๕๒๙ จึงได้หยุดสอน แต่แม้นี้ เมื่อบวชแล้วในพรรษาแรก ก็ยังได้ร่วมกับคณาจารย์จากทั้ง มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช **และจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย** ทำตำราเรียน ชื่อ (ถ้าจำไม่ผิด) หนังสือ "สถิติวิจัย–สื่อสารมวลชน" ให้ไว้ ณ ห้องสมุดมหาวิทยาลัย **สุโขทัยธรรมาธิราช** อีกด้วย

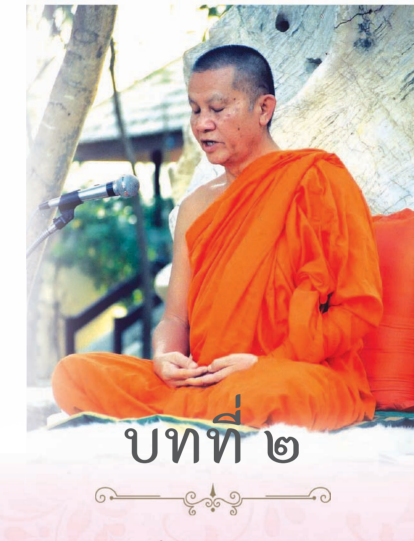
ในการ**ได้เข้าศึกษาเล่าเรียนในมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร**์ **จนจบชั้นปริญญาตรี/โท** และได้เข้าทำงานในองค์กรของรัฐบาล ต่างประเทศที่มีสำนักงานอยู่ในประเทศไทยดังกล่าวแล้ว ก็ได้ มีเพื่อนร่วมสถาบันศึกษาที่มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ แล้ว มาเป็นเพื่อนร่วมงานกันทั้งส่วนราชการและองค์กรระหว่างประเทศ อีกหลายท่าน โดยเฉพาะอย่างยิ่ง **ท่านอาจารย์อรุณ งามดี** อดีตเพื่อนนักศึกษาชั้นปริญญาโท คณะรัฐประศาสนศาสตร์ และ อดีตผู้อำนวยการโรงเรียนการประชาสัมพันธ์ (ภายหลังได้เป็น อธิบดีกรมประชาสัมพันธ์) ได้เชิญข้าพเจ้าไปเป็นผู้บรรยาย "วิชาการสำรวจวิจัยประชามติ" ให้แก่นักเรียน/ข้าราชการ ผู้เรียน**หลักสูตรประชาสัมพันธ์ (ฝ่ายอำนวยการ)** อีกหลายรุ่น และข้าราชการและนักเรียนหลักสูตรดังกล่าวนั้น ก็ได้เจริญก้าวหน้า ในหน้าที่ราชการถึงระดับเป็น**อธิบดีกรมประชาสัมพันธ์** เช่น ท่านสมพงษ์ วิสุทธิแพทย์ กับท่านอื่นๆ อีกหลายท่าน และแม้ เมื่อข้าพเจ้าบวชมาในพระพุทธศาสนาแล้ว ท่าน**อาจารย์อรุณ งามดี** ก็ยังได้เมตตาติดตามมาช่วยกิจการให้การศึกษา อบรม เผยแผ่ ธรรมะกับข้าพเจ้า โดยมารับหน้าที่เป็นประธานมูลนิธิพุทธภาวนา **ีวิชชาธรรมกาย** ต่อจาก**ท่านศาสตราจารย์บัญญัติ สุชีวะ** อยู่นาน จนสิ้นวาระและปัจจุบันท่านยังได้ทำหน้าที่เป็น**ที่ปรึกษามูลนิธิฯ** อีกทั้งท่าน**รองศาสตราจารย์สมพร แสงชัย** เคยเป็นเพื่อนร่วมงานกัน ที่องค์การบริหารวิเทศกิจแห่งสหรัฐฯ (U.S.O.M.) ซึ่งท่านเหล่านี้ เป็นเพื่อนกันมาตั้งแต่สมัยเป็นนักศึกษามหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ มาด้วยกัน แม้แก่เฒ่าแล้วก็ยังไม่ลืมกัน

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ ซึ่งแต่เดิมคือ "มหาวิทยาลัย ธรรมศาสตร์และการเมือง" จึงเป็นสถาบันการศึกษาแห่งเดียว ในประเทศไทย ที่ข้าพเจ้าประทับใจ ฝังใจในอดีต ได้เป็นสถานที่ หล่อหลอมวิชาความรู้ และประสบการณ์ในการปกครองและบริการ ราชการแผ่นดิน ตามระบอบประชาธิปไตย อันมีพระมหากษัตริย์ ทรงเป็นพระประมุขอย่างบริสุทธิ์ และสมบูรณ์ดีที่สุดแห่งหนึ่ง ของโลก โดยเฉพาะอย่างยิ่งของประเทศในภูมิภาคเอเชียอาคเนย์ (Southeast Asian Countries) ที่ข้าพเจ้าภูมิใจในสถาบันแห่งนี้ ที่ได้มาเรียน-ศึกษาหาวิชาความรู้ ได้ความรู้ซึ้งทั้งในด้าน การปกครองและการบริหารราชการแผ่นดิน กับอีกทั้งในด้าน การเศรษฐกิจ-การคลัง และการบริหารธุรกิจเอกชน

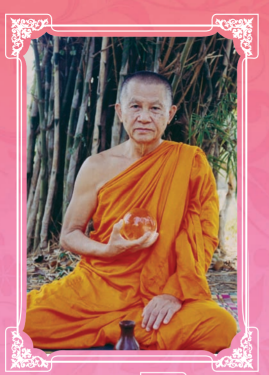
อีกประการหนึ่ง คือ ตลอดระยะเวลาที่ดำเนินชีวิตมา ยังได้ประสบพบเห็นตรงๆ ด้วยตนเองจากการศึกษาวิจัย และ/หรือ จากสื่อมวลชนต่างๆ เกี่ยวกับพฤติกรรมของนักปกครอง—นักบริหารประเทศชาติ ซึ่งมีทั้งนักการเมือง นักการทหารและ นักวิชาการ มาหลายยุคหลายสมัย ตั้งแต่ยุคจอมพล ป. (แปลก) พิบูลย์สงคราม (หลวงพิบูลย์ฯ) แล้วก็มาถึงยุคจอมพลสฤษดิ์ ธนรัชต์ ฯพณฯ ศาสตราจารย์ สัญญา ธรรมศักดิ์ (อดีตประธานองคมนตรี และอธิการบดีมหาวิทยาลัยธรรมศาตร์) จอมพลถนอม กิตติขจร พล.อ.เปรม ติณสูลานนท์ (ประธานองคมนตรี—ปัจจุบัน) จนมาถึง ยุคประชาธิปไตยเบ่งบานอยู่ระยะหนึ่ง แล้วก็กลับหุบเหี่ยวเฉาลงอีก (ขณะที่เขียนร่างหนังสือนี้ คือ วันที่ ๒๐ เมษายน พ.ศ. ๒๕๕๘ ข้าพเจ้ามีอายุ ๘๗ ปีเต็ม (อย่าง ๘๘)

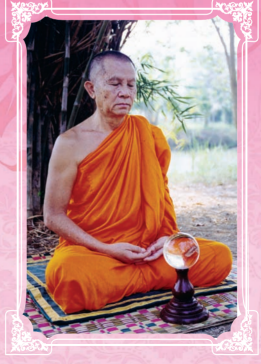
นี่คือประสบการณ์ในชีวิต ก่อนได้รับการบรรพชาอุปสมบท เป็นพระภิกษุในพระพุทธศาสนา เมื่อวันที่ ๖ มีนาคม พ.ศ. ๒๕๒๙ มาถึงปัจจุบัน

เริ่มตั้งแต่เป็นเด็กหนุ่มบ้านนอก เดินทางเข้ากรุงด้วย มือเปล่า มาปกครองและบริหารตน ปกครองและบริหารครอบครัว เพื่อสร้างชีวิตตน ในกรุงจนศึกษาสำเร็จสูงพอประมาณ และได้ มีโอกาสเข้าทำงานทางวิชาการเป็นพนักงานของรัฐบาลต่างประเทศ จนลาออกก่อนเกษียณอายุ (เมื่ออายุได้ ๕๗ ปีเต็ม ย่างปีที่ ๕๘) เพื่อมาศึกษาสัมมาปฏิบัติธรรม บำเพ็ญบุญบารมี เพื่อความเจริญและสันติสุขในบั้นปลายชีวิตอยู่ ณ วัดปากน้ำ ภาษีเจริญ กรุงเทพา ๕ พรรษาและได้มาเป็นเจ้าอาวาสวัดหลวงพ่อสดธรรมกายาราม ที่พระมหาเถรานุเถระ ข้าพเจ้าฯ และญาติโยมได้ช่วยกันสร้าง/จัดตั้งขึ้น ที่อำเภอดำเนินสะดวก จังหวัดราชบุรี ตั้งแต่ปี พ.ศ. ๒๕๓๔ ตลอดมาจึงถึงตราบเท่าทุกวันนี้



ศรัทธาการศึกษาสัมมาปฏิบัติ ถึงธรรมกาย และพระนิพพานของพระพุทธเจ้า













# ศรัทธาการศึกษาสัมมาปฏิบัติ ถึงธรรมกาย และพระนิพพานของพระพุทธเจ้า

ในระหว่างที่ข้าพเจ้าได้ทำงานอยู่สำนักข่าวสารอเมริกัน (US.Information Service, American Embassy กรุงเทพฯ) ข้าพเจ้าได้มีเพื่อนร่วมงาน อยู่ในแผนกศิลป์และนิทรรศการ (Arts & Exhibits) ผู้สนใจในพระพุทธศาสนาหลายคน ได้แก่ คุณประเสริฐ เกตุทัต (หัวหน้าแผนก-ถึงแก่กรรมแล้ว) คุณประยุทธ เงากระจ่าง (ผู้สร้างหนังการ์ตูนคนแรกของไทย-ถึงแก่กรรมแล้ว) คุณสะอาด ถนอมวงค์ คุณบุญชัย เมธางกูร และคุณนพรัตน์ ลีวศิริ พอเลิกงานตอนเที่ยง รับประทานอาหาร เที่ยงแล้ว ต่างก็กลับมาชุมนุมสนทนาธรรมกันเป็นประจำ ข้าพเจ้าก็ได้ไปร่วมวงสนทนากับเขาด้วยเสมอ หลังจากที่ได้



สนทนากันถึงปฏิปทาแนวทางปฏิบัติธรรม ของหลายสำนัก ได้แก่ สำนัก พอง-ยุบ สายวัดมหาธาตุ ท่าพระจันทร์ สำนัก "สัมมาอะระหัง (ธรรมกาย)" สายวัดปากน้ำ ภาษีเจริญ สำนัก "พุทโธ" สายพระอาจารย์ (หลวงปู่) มั่น ภูริทตุโต และสำนัก**อานาปานสติ สายสวนโมกข์ (หลวงพ่อพุทธทาส)** ด้วยวิญญาณของนักวิจัยจึงได้**ผลสรุป**เพื่อตัดสินใจเลือกแนวทาง ปฏิบัติตามแนวสติปัฏฐาน ๔ ถึงธรรมกาย และพระนิพพานของ พระพุทธเจ้าของสำนัก "สัมมาอะระหัง" โดยพระเดชพระคุณ หลวงพ่อวัดปากน้ำ พระมงคลเทพมุนี (สด จนุทสโร) ผู้ปฏิบัติ ได้ผลดี คือถึงธรรมกายและพระนิพพาน เป็นที่ประจักษ์แล้ว จึงสอนผู้อื่นซึ่งข้าพเจ้าเห็นว่าท่านสอนตรงตามหลักไตรสิกขา คือการศึกษาอบรมกาย-วาจา (ด้วยเจตนาความคิดอ่านที่ดี) **โดยทางศีล** และการศึกษาอบรมจิต **โดยทางสมาธิ เรียกว่า** "สมถภาวนา" และอบรมปัญญา โดยทางวิปัสสนาภาวนา รวมเรียกว่า **"สมถวิปัสสนาภาวนา หรือกัมมัฏฐาน ซึ่งเป็น** การศึกษาสัมมาปฏิบัติ ตามทางสายกลาง (มัชฌิมาปฏิปทา" คือ มรรคมีองค์ ๘ ที่สมบูรณ์และชัดเจนทุกขั้นตอน

เฉพาะในเรื่อง "ศีล" ข้าพเจ้าได้ยินว่าพระเดชพระคุณ หลวงพ่อ (พระมงคลเทพมุนี สด จนฺทสโร) ท่านเคร่งครัดในศีล คือ ท่านมีความสำรวมในศีลและอินทรีย์มาก ได้ทราบว่ามีพระผู้ใหญ่ใกล้ชิดกับท่านรูปหนึ่ง ชอบให้ผู้หญิงคนหนึ่งเข้าไปคุยด้วย

ในกุฏิ ซึ่งเป็นห้องแคบๆ ท่านห้ามแล้วก็ยังฝืนทำ มีวันหนึ่ง ท่านเห็นด้วยญาณทัศนะว่าพระภิกษุรูปนั้น ให้ผู้หญิงคนนั้นเข้าไปคุย ด้วยในห้องอีกแล้ว ท่านได้ใช้ให้ศิษย์คนหนึ่งไปดูให้เห็นประจักษ์ ด้วยตา แล้วกลับมารายงานท่าน หลวงพ่อท่านก็ได้ลงโทษให้ขับ ออกไปเสียจากวัด ยังมีอีกเรื่องหนึ่ง ก่อนพระเดชพระคุณหลวงพ่อฯ จะมรณภาพ ท่านไม่ทราบว่าวัดมีเงินเท่าใด แต่ท่านปรารภกับ ผู้ใกล้ชิดว่า อยากได้พระบรมสารีริกธาตุ ที่ได้มีผู้ขุดเจาะเจดีย์ทุ่งลอ (อยู่จังหวัดพะเยา) แล้วได้นำมาจะถวายแกมขายให้ท่านๆ ก็ถาม ผู้ใกล้ชิดว่า เดี๋ยวนี้มีเงินไหม? ถ้ามีจะได้บูชาพระบรมสารีริกธาตุ นั้นไว้ แล้วให้สร้างเจดีย์เป็นที่ประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุนั้น ตรงบริเวณหน้าหอฉัน แต่ทราบจากผู้ใกล้ชิดว่าเงินไม่มี (หรือมีไม่พอ ก็ไม่ทราบ) ในระยะเวลานั้น พระเดชพระคุณหลวงพ่อฯ ท่านจึง ยังไม่ได้พระบรมสารีริกธาตุนั้น ต่อมาภายหลังที่ท่านได้มรณภาพแล้ว มีคฤหบดีได้บูชาพระบรมสารีริกธาตุนั้นไว้ แล้วนำมาถวายไว้ที่ วัดปากน้ำฯ และที่เจ้าอาวาสวัดพระธรรมกายในปัจจุบันและ พระเดชพระคุณพระราชพรหมเถร รองเจ้าอาวาสและอาจารย์ใหญ่ ฝ่ายวิปัสสนา ก็ได้เมตตาแบ่งมาให้ไว้ที่ข้าพเจ้าส่วนหนึ่ง เพื่อบรรจุ **ในพระมหาเจดีย์สมเด็จฯ** ที่กำลังสร้างอยู่ในขณะนี้ด้วย ก็เป็น ที่น่าอนุโมทนาในปฏิปทาและวัตรปฏิบัติของพระเดชพระคุณ หลวงพ่อวัดปากน้ำฯ ยิ่งนัก ที่เคร่งครัดสำรวมในศีลและพระปาฏิโมกข์ โดยไม่จ้า ไม่เก็บเงินทองด้วยตัวท่านเองเลย

ต่อมา เจ้าพระคุณสมเด็จพระมหารัชมังคลาจารย์ ผู้ปฏิบัติ หน้าที่สมเด็จพระสังฆราชองค์ปัจจุบัน ก็ได้สร้างพระมหาเจดีย์ สำเร็จ และเข้าใจว่าเจ้าพระคุณสมเด็จๆ ได้ประดิษฐานพระบรม สารีริกธาตุ ทั้งที่มีในครั้งนั้น และที่ได้มีเพิ่มเติมในภายหลัง บรรจุประดิษฐานไว้เป็นที่เคารพสักการะ ณ ภายในพระมหาเจดีย์—รัชมงคลที่เจ้าพระคุณสมเด็จๆ ได้สร้างสำเร็จแล้วนั้นเป็นที่ เรียบร้อยแล้ว ซึ่งนับเป็นปูชนียวัตถุที่เคารพสักการะสูงสุด ของพุทธศาสนิกชน มาตราบเท่าทุกวันนี้

ในส่วนของการศึกษาสัมมาปฏิบัติ สมาธิและปัญญา ชื่อว่าสมถวิปัสสนากัมมัฏฐานนั้น ในขั้นการเจริญภาวนาสมาธิ คือ การอบรมจิตให้เป็นสมาธิแนบแน่นมั่นคงนั้น ข้าพเจ้าได้ยินว่า พระเดชพระคุณหลวงพ่อวัดปากน้ำๆ ท่านได้อาศัยวิธีการ เพ่งแสงสว่าง ชื่อว่า "อาโลกกสิณ" เอาผลของการเพ่งกสิณแสงสว่าง จนสามารถถือเอาบริกรรมนิมิต-อุคคหนิมิต-ปฏิภาคนิมิต ซึ่งปรากฏเป็นดวงใสสว่าง ที่มีอานุภาพให้ได้สมาธิ ตั้งแต่ขั้น "ขณิกสมาธิ—อุปจารสมาธิ" และถึง "อัปปนาสมาธิ" ให้เป็น สมาธิแนบแน่นมั่นคงถึงขั้นเป็นฌานจิต ตั้งแต่ปฐมฌานขึ้นไปได้นั้น มาใช้ดวงแก้วกลมใส (เช่น ดวงแก้วหินผลึก) เป็นบริกรรมนิมิต เป็นอุบายวิธีใช้สอนศิษยานุศิษย์ให้เจริญภาวนาสมาธิ โดยให้ นึกเห็นดวงกลมใส ใจอยู่ในกลางของกลางดวงกลมใส ประกอบการ บริกรรมภาวนาว่า "สัมมาอะระหังๆๆๆ" ประกอบกัน ให้ใจสงบ

ตรงศูนย์กลางกาย แล้วจะเห็นดวงใสสว่าง คือ **"ดวงธรรมที่ทำให้** เป็นกายมนุษย์" ในระดับมนุษยธรรม ที่ทำให้มาเกิด-ไปเกิด เป็นมนุษย์....ๆลๆ

และพรรคพวกได้เล่าให้ฟังว่า "หลวงพ่อวัดปากน้ำ" ท่านได้ดวงใสสว่างที่ศูนย์กลางกาย ซึ่งสามารถนึกขยายให้โต (จากวัดปากน้ำ ภาษีเจริญ) ถึงคลองเตย (ห่างจากที่ทำงานที่อยู่ ถนนสาธรใต้ประมาณ ๒ กม.) ก็ได้เพื่อนๆ ร่วมสนทนาเขาว่า อย่างนั้น ทำให้รู้สึกสนใจ อยากลองไปเข้าศึกษาและปฏิบัติดู เพื่อนๆ ก็แนะนำให้ไปที่ "บ้านธรรมประสิทธิ์" (เป็นที่ตั้งมูลนิธิ ธรรมประสิทธิ์ ในครั้งนั้น) อยู่ภายในเขตวัดปากน้ำ ว่าเขาเปิดสอน ทุกวันอาทิตย์ จึงพาลูกๆ (ลูกสาววัย ๑๔–๑๓–๑๒ ขวบ) ผลัดกันไปเรียน–ฝึกปฏิบัติภาวนาด้วย ในไม่ช้าลูกสาวทั้ง ๓ คน ก็ปฏิบัติได้ถึง "ธรรมกาย" ด้วยอุบายวิธีเบื้องต้นดังที่กล่าวมาแล้ว

เมื่อญาณทัสสนะของลูกๆ แก่กล้าพอสมควร ทิพย์จักษุ เจริญขึ้น อาจารย์ในครั้งนั้น คือท่านพระอาจารย์**ไชยบูลย์ ธมฺมชโย** (วิสุทธิผล) คือพระเทพญาณมหามุนี เจ้าอาวาสวัดพระธรรมกาย ในปัจจุบันกับคุณยายจันทร์ ขนนกยูง เจ้าสำนักปฏิบัติธรรม "บ้านธรรมประสิทธิ์" ได้สอนวิธีเจริญฌานสมาบัติ ชำระธาตุธรรม และจิตใจ/ญาณทัสสนะ ให้บริสุทธิ์ผ่องใส แล้วตรวจภพ–จักรวาล ดู "ปู่" คือบิดาของข้าพเจ้า ที่ล่วงลับไปก่อนหน้านี้นานแล้ว (ประมาณ ๓๐ กว่าปี) โดยไม่มีรูปถ่ายของท่านไว้เป็นที่ระลึกด้วย

ปรากฏว่าลูกๆ ทั้ง ๓ เห็น "ปู่" กำลังเสวยวิบากกรรม (ได้รับ ผลกรรม) อยู่ในนรก เพราะเวรสุรา (ยาเสพติด-คือ ดื่มสุรา ทีละก็งสองก็ง เวลามีก็ดื่ม ไม่มีก็ไม่ดื่ม คือไม่ได้ถึงกับติด จนงอมแงม) แล้วอาจารย์ก็สอนวิธีช่วยคุณปู่ โดยให้ท่านรับศีล ๕ แล้วให้ท่านอนุโมทนาส่วนบุญที่ลูกหลานได้มาเข้าศึกษา-ปฏิบัติภาวนาธรรม และบริจาคทาน ฯลฯ "ปู่" (คือบิดาของข้าพเจ้า) จึงเปลี่ยนภพภูมิเกิดเป็นเทพบุตร (ด้วยกำเนิดโอปปาติกะ) ไปทันที ณ บัดนั้นเอง

ทำให้ข้าพเจ้าเชื่อถือและศรัทธาในการศึกษาสัมมาปฏิบัติ ตามแนวนี้ อันมีรายละเอียดอยู่ในอริยมรรคมีองค์ ๘ และก็รวม ลงในสติปัฏฐาน ๔ ข้อ "มีสติพิจารณาเห็นธรรมในธรรม" คือ นิวรณ์ ๕ ตลอดถึงอริยมรรคมีองค์ ๘ นั่นเอง และวิธีนี้ยังเป็น วิธีการเจริญปัญญาจากการที่ได้ทั้งรู้-ทั้งเห็น สภาวะธรรม ตลอดถึงอริยสัจธรรม คือ ทุกขสัจจ์ สมุทัยสัจจ์ นิโรธสัจจ์ และมรรคสัจจ์ ตามความเป็นจริงชัดเจน

และยิ่งลูกๆ ปฏิบัติได้ถึงอายตนนิพพาน ตามพระพุทธ ดำรัสในนิพพานสูตรว่า "อตุถิ ภิกุขเว ตทายตน์....ๆ ดูก่อน ภิกษุทั้งหลาย อายตนะ (คือพระนิพพาน) นั้นมีอยู่...ๆลๆ" ก็จะ ยิ่งช่วยให้เจริญปัญญาเห็นแจ้งในสภาวธรรม โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ให้เห็นบรรดาสังขารธรรมทั้งปวงที่ประกอบด้วยปัจจัยปรุงแต่ง ได้แก่ มีธาตุ-ขันธ์-กรรม-กิเลส และแม้บุญ ปรุงแต่ง ย่อมตก

อยู่ในอาณัติแห่งพระไตรลักษณ์ คือ "อนิจุจ์" เป็นของไม่เที่ยง "ทุกฺข้" เป็นทุกข์ คือทนอยู่ในสภาพเดิมไม่ได้นานตลอดไป ผู้ใดยึดถือด้วยตัณหาและทิฏฐิ (ความเห็นผิด) แล้วย่อมเป็นทุกข์ และสุดท้ายก็แตกสลายหมดสภาพเดิมของมันไป เป็น "อนตฺตา"

กล่าวโดยสรุป **อุปาทานในขันธ์ ๕** (รูป-เวทนา-สัญญา-สังขาร และวิญญาณ) **เป็นทุกข์** ดังพระบาลีว่า **สงฺขิตฺเตน ปญฺจุปาทานกฺขนฺธา ทุกฺขา** 

และยิ่งได้เห็นว่า ในอายตนนิพพาน (อายตน หมายความว่า บ่อเกิด ที่อยู่ (วาสฏุฐาน) ซึ่งเป็นที่สถิตอยู่ของพระนิพพานธาตุ ที่เห็นด้วยญาณรัตนะ ของพระธรรมกาย ว่าคือธรรมกายตรัสรู้ ของพระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า และพระอรหันตสาวก ผู้ดับขันธ์ปรินิพพาน ด้วย "อนุปาทิเสสนิพพานธาตุ" (พระนิพพานธาตุ ที่ไม่มีเบญจขันธ์ครอง หรือเหลืออยู่) นี้เอง ที่สมเด็จพระสัมมา สัมพุทธเจ้า เมื่อก่อนแต่จะตรัสรู้ยังเป็นพระมหาโพธิสัตว์อยู่ ได้แสวงหา "โมกขธรรม" เพื่อความหลุดพ้นจากสภาวธรรมที่เป็น อนิจจำทุกข้อนตุตา เพื่อความเข้าถึงได้รู้-เห็น และเป็น "อมตธรรม" คือ ธรรมที่ไม่ตาย เป็นสภาวะที่เที่ยง (นิจจำ) เป็นสุข (สุขำ) และเป็น อตุตา ที่วิมุตติหลุดพ้นจากสังขารธรรม อันมีกิเลส อวิชชา ตัณหา อุปาทาน เป็นเครื่องปรุงแต่งทั้งปวง ดังที่

<sup>&</sup>quot; ปทานุกรมบาลี-ไทย-อังกฤษ-สันสกฤต ฉบับพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระจันทบุรีนฤนาถ หน้า ๑๒๒



- (๑) สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ทรงแสดงพระธรรม เทศนา "อนัตตลักขณสูตร" เปรียบเทียบคุณลักษณะของ "อัตตา" อันเป็นคุณลักษณะของพระนิพพานธรรม กับ สามัญญลักษณะ (อนิจฺจํ–ทุกฺขํ–อนตฺตา) ของสังขารธรรม มีเบญจขันธ์ (ได้แก่ รูป–เวทนา–สัญญา–สังขาร–วิญญาณ เป็นต้น) ให้พระปัญจวัคคีย์ ผู้ได้บรรลุคุณธรรมเป็นพระโสดาบัน และตกกระแสพระนิพพาน หมดทั้ง ๕ องค์แล้ว ว่า "ถ้ารูป...ๆลๆ "จักได้เป็นอัตตาแล้วไซร้ รูป...ๆลๆ นั้น ก็ไม่พึ่งเป็นไปเพื่ออาพาธซิ....แต่ ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย เพราะรูปเป็น "อนัตตา" รูป...ๆลๆ จึงเป็นไปเพื่ออาพาธ
- (๒) พระพุทธองค์ได้ตรัสอีกว่า **อสังขธรรม มีอยู่** การสลัดออก ซึ่งสังขตธรรม (มีเบญจขันธ์ เป็นต้น) จึงปรากฏ ดังพระพุทธดำรัส มีมาในปาฏิคามิวรรค อุทาน ว่า

อตุถิ ภิกุขเว อชาต์ อภูต์ อกต์ อสงุขต์, โน เจ ต์ ภิกุขเว อภวิสุส อชาต์ อภูต์ อกต์ อสงุขต์, นยิธ ชาตสุส ภูตสุส กตสุส สงุขตสุส นิสุสรณ์ ปญญาเยถ, ยสุมา จ โข ภิกุขเว อตุถิ อชาต์ อภูต์ อกต์ อสงุขต์ ตสุมา ชาตสุส ภูตสุส กตสุส สงุขตสุส นิสุสรณ์ ปญญายติ. "

<sup>&</sup>quot;พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๒๕ ขุททกนิกาย อุทาน ข้อ ๑๖๐ หน้า ๒๐๗–๒๐๘.



#### แปลความว่า

ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย ธรรมชาติ อันไม่เกิดแล้ว ไม่เป็นแล้ว อันปัจจัย กระทำไม่ได้แล้ว ปรุงแต่งไม่ได้แล้ว มีอยู่

ดูก่อนภิกษุทั้งหลายถ้าธรรมชาติ อันไม่เกิดแล้ว ไม่เป็นแล้ว อันปัจจัย กระทำไม่ได้แล้ว ปรุงแต่ง ไม่ได้แล้ว จักไม่ได้ มีแล้วไซร้ การสลัดออก ซึ่งธรรมชาติที่เกิดแล้ว เป็นแล้ว อันปัจจัย กระทำแล้ว ปรุงแต่งแล้ว จะไม่พึงปรากฏ ในโลกนี้เลย

ดูก่อนภิกษุทั้งหลายก็แลเพราะ ธรรมชาติอันไม่เกิดแล้วไม่เป็นแล้ว อันปัจจัยกระทำไม่ได้แล้วปรุงแต่งไม่ได้แล้ว มีอยู่ฉะนั้นการสลัดออกซึ่งธรรมชาติ ที่เกิดแล้ว เป็นแล้ว อันปัจจัย กระทำแล้ว ปรุงแต่งแล้ว จึงปรากฏ. (๓) หลวงพ่อวัดปากน้ำพระมงคลเทพมุนี (สดจนุทสโร) ท่านปฏิบัติตามแนวสติปัฏฐาน ๔ได้ถึงธรรมกาย และอายตนนิพพาน ท่านจึงกล่าวเสมอว่า พระพุทธองค์เมื่อก่อนแต่จะตรัสรู้ ได้ทรง แสวงหาโมกขธรรม เพื่อความหลุดพ้นจากธรรมที่เป็น อนิจุจ์ ทุกข้ อนตฺตา ที่ต้องตาย (คือ มตธรรม) และเพื่อความบรรลุถึงธรรม ที่ไม่ตาย คือ ธรรมที่ทรงสภาวะ นิจุจ์ สุข์ และ อตฺตา นั่นเอง

อนึ่ง ในวิปัสสนากถา ปัญญาวรรคนี้ คุณลักษณะของ พระนิพพานธรรม ที่เป็นตรงกันข้ามกับ "อนัตตา" ท่านกล่าวว่า "ปรมตุถ์" (มีประโยชน์สูงสุดยิ่ง) แม้นั้นก็ตาม ก็เป็นคุณลักษณะ ร่วมในคุณลักษณะ ๔๐ ข้อ ที่ท่านแสดงไว้ในวิปัสสนากถานี้ โดยเฉพาะอย่างยิ่งเป็นคุณลักษณะร่วมกับ อสังขตธรรมด้วยกัน นั่นเอง ดังเช่นว่า

ปญจกุขนุเธ สงุขตโต ปสุสนุโต อนุโลมิก ขนุตี ปฏิลภิ. ปญจนุน ขนุธาน นิโรโธ อสงุขต นิพฺพานนุติ ปสุสนุโต สมุมตุตนิยาม โอกกมติ

เมื่อภิกษุพิจารณาเห็นเบญจขันธ์โดยความเป็นของ อันปัจจัยปรุงแต่ง ย่อมได้อนุโลมขันติ เมื่อพิจารณาเห็นว่า ความดับแห่งเบญจขันธ์เป็นนิพพานไม่มีปัจจัยปรุงแต่ง ย่อมหยั่ง ลงสู่สัมมัตตนิยาม " (อธิบายว่า เที่ยงต่อการบรรลุมรรคผล ได้แก่ หยั่งลงในขณะมรรคญาณ และผลญาณ)

<sup>&</sup>quot; พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๓๑ ขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทามรรค ข้อ ๗๓๕ หน้า ๖๓๓.

แล้วปรากฏในพระพุทธดำรัส แสดงคุณลักษณะ เป็น เช่นเดียวกับ "อัตตลักษณะ" ว่า น อุปฺปาโท ปญฺญายติไม่ปรากฏ ความเกิด ๑ (คือ "ไม่เกิดใหม่อีก") น วโย ปญฺญายติ ไม่ปรากฏ ความเสื่อมสลาย ๑ (คือ "ไม่ตาย") น ฐิตสฺส อญฺญฺถตฺตํ ปญฺญายติ เมื่อตั้งอยู่ ไม่ปรากฏความแปรปรวน (เป็นอื่น) ๑ (คือ "เที่ยง") ซึ่งเป็นสภาวะที่ตรงกันข้ามกับ "สังขตธรรม" (มีเบญจขันธ์ เป็นต้น) อุปฺปาโท ปญฺญายติ ปรากฏความเกิด ๑ วโย ปญฺญายติ ปรากฏความเสื่อมสลาย ๑ (คือ "ตาย") ฐิตสฺส อญฺญฺถตฺตํ ปญฺญายติ เมื่อตั้งอยู่ ปรากฏความแปรปรวน (เป็นอื่น) ๑ (คือ "ไม่เที่ยง")

(๔) สมเด็จพระสังฆราชแพ (ติสฺสเทวมหาเถร) วัดสุทัศนเทพวราราม ราชวรมหาวิหาร ท่านแสดงไว้ว่า ความรู้ ที่เกิดปัญญาของเราจริงๆ นั้น ควรต้องรู้ทั้ง ๒ อย่าง คือ รู้ฝ่ายรับ และฝ่ายปัด รู้ทั้งของแท้และของเทียม จึงจัดเป็นความรู้จริง ฉะนั้นฉันใด คนที่ไม่รู้จักอัตตาแล้ว จะรู้จักว่าขันธ์ ๕ เป็นอนัตตา นั้นไม่ได้ ถึงเห็นและพูดอยู่ก็เห็นและพูดตามสัญญาเท่านั้น ไม่ใช่ความรู้ความเห็นตนเอง สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า

<sup>&</sup>quot;พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๒๐ อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต ข้อ ๔๘๖ หน้า ๑๙๒.



<sup>&</sup>quot; พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๒๐ อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต ข้อ ๔๘๗ หน้า ๑๙๒.

และอริยชนพุทธสาวกของพระองค์ ผู้มีญาณจักษุอันเสร็จมา แต่พระอริยมรรคท่านเห็นว่า ขันธ์ ๕ เป็นอนัตตา มิใช่ตัวตน เพราะท่านได้ธรรมอย่างอื่น คือ พระนิพพานเป็นอัตตาแล้ว ความรู้ของท่านเป็นความรู้จริงแท้ เพราะฉะนั้นแล พระองค์จึง ตรัสกับพระพวกเบญจวัคคีย์ว่า อมตธรรมเราได้แล้ว ครั้นต่อมา พระองค์ก็ทรงแสดงขันธ์ ๕ เหล่านั้นว่าเป็นอนัตตา ให้พระ พวกเบญจวัคคีย์ฟัง เช่นนี้ พิจารณาดูเถอะ คนที่ไม่ได้อัตตาจะพูดว่า ขันธ์ ๕ เป็นอนัตตาอย่างไรได้ ๖

(๕) หลวงปู่ (พระอาจารย์) มั่น ภูริทตฺตมหาเถร ได้แสดงโวหารธรรม ว่า

> "ได้สมบัติทั้งปวง ไม่ประเสริฐเท่า ได้ตน เพราะตัวตน เป็นที่เกิดแห่ง สมบัติทั้งปวง"

(จากแผ่นจารึกในพิพิธภัณฑ์ พระอาจารย์มั่น ภูริทัตต มหาเถระวัดป่าสุทธาวาส อำเภอเมือง จังหวัดสกลนคร)

ชิสมเด็จพระสังฆราช (แพ ติสุสเทวมหาเถร) วัดสุทัศน์เทพวราราม ราชวรมหาวิหาร เถรบัญญัติ: หสน.อาทรการพิมพ์, พ.ศ. ๒๕๕๔)



#### และพระเดชพระคุณท่านได้แสดงโวหารธรรมอัน เกี่ยวเนื่องกับสภาวะพระนิพพานธรรม ว่า

"พระที่ญาสพเจ้าทั้งหลายดับโลก ๓ รุ่งโรจน์อยู่ คือ ทำการพิจารณา และบำเพ็ญเพียร เป็น ภาวิโต พหฺลีกโต คือทำให้มาก เจริญให้มาก จนจิตมีกำลังสามารถพิจารณาสมุมติทั้งหลาย ทำลายสมมติทั้งหลายลงไปได้ จนเป็นอกิริยา ก็ย่อมดับโลก ๓ ได้ การดับโลก ๓ นั้นท่าน พระที่ญาสพเจ้าทั้งหลายมิได้เหาะที่้นไป ในกามโลกรูปโลกอรูปโลกเลยทีเดียวคงอยู่ กับที่นั่นเอง แม้พระบรมศาสดาของเราก็ เช่นเดียวกัน พระองค์ประทับนั่งอยู่ ณ ควงไม้-โพธิพฤกษ์แห่งเดียว เมื่อจะดับโลก ๓ ก็มิได้ เหาะขึ้นไปในโลก ๓ คงดับ อยู่ที่จิต จิตนั่นเอง เป็นโลก ๓ ฉะนั้น ท่านผู้ต้องการดับโลก ๓ พึงดับที่จิตของตนๆจนทำลายกิริยา คือ ตัวสมมติหมดสิ้นจากจิตยังเหลือแต่อกิริยา (คือนิโรธธาตุ/พระนิพพานธาตุ) เป็นฐิติจิต ฐิติธรรม อันไม่รู้จักตาย (อมตธรรม) ฉะนั้น แล." ๗

<sup>&</sup>quot; พระอาจารย์มั่น ภูริทัตตมหาเถระ, มุตโตทัย: รุ่งแสงการพิมพ์, ไม่บอกปีพิมพ์ หน้า ๒๗.

จึงยิ่งทำให้เห็นพระอริยสัจจธรรม คือ ทุกขสัจจ์-สมุทัยสัจจ์-นิโรธสัจจ์ (สภาวะที่ทุกข์ดับเพราะเหตุปัจจัยดับ) และมรรคสัจจ์ (หนทางปฏิบัติให้ถึงความพ้นทุกข์ และถึงความ เจริญสันติสุข) คือ โมกขธรรม ได้ชัดเจนยิ่งขึ้น เป็นทางให้บรรลุคุณธรรม ถึงอริยมรรค/ผลได้ ตามระดับภูมิธรรมที่ปฏิบัติได้อย่าง มีประสิทธิผล และประสิทธิภาพสูง

ก็ยิ่งมีศรัทธาปสาทะ ในการศึกษาสัมมาปฏิบัติตามแนว สติปัฏฐาน ๔ ถึงธรรมกาย และพระนิพพานของพระพุทธเจ้า ที่หลวงพ่อวัดปากน้ำ พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร) ท่านปฏิบัติ ได้เข้าถึง-ได้รู้-ได้เห็น-ได้เป็น-อย่างมั่นคง-ไม่คลอนแคลน

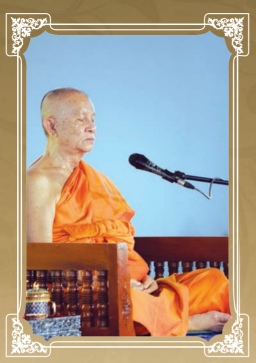
แม้ตัวข้าพเจ้าเองนั้น การศึกษาสัมมาปฏิบัติธรรมก็ยัง ไม่ได้เจริญเท่าที่ควรเหมือนลูกๆ จึงต้องพยายามต่อไปและต่อๆ มาจนปัจจุบัน แต่ก็ได้อาศัยข้อมูลปฐมภูมิ (Primary Source) ที่เชื่อถือได้ จากลูกๆ ที่มิได้มีมายาสาไถย และที่ถูกต้องตาม พระธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า และที่สมบูรณ์ดีขึ้นเป็นลำดับ ก่อให้เกิดศรัทธา–วิริยะ–สติ–สมาธิ–ปัญญา ดีขึ้น และค่อยๆ แก่กล้าเป็น "พละ คือ พลัง" อันได้แก่ ศรัทธาพละ วิริยพละ สติพละ สมาธิพละ และปัญญาพละ สูงๆ ขึ้น ต่อมาเป็นลำดับ แต่ก็ยังไม่ถึงกับก้าวล่วงข้ามโคตรปุถุชน (โดยความบรรลุมรรคผล) เป็นพระอริยบุคคลได้ ด้วยยังมีเหตุปัจจัยหลักๆ ของผู้ปรารถนา

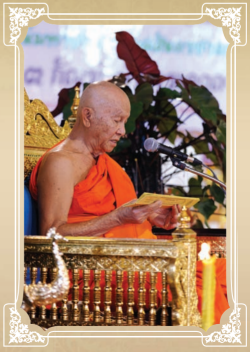
พุทธภูมิ ที่จักต้องบำเพ็ญต่อๆ ไปอีกนาน ทั้งด้วยศรัทธาและ ปัญญาตามรอยพระศรัทธา–ปัญญาธิกโพธิสัตว์ ที่มีมาแต่อดีต จนได้ตรัสรู้เป็นสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้ามานับไม่ถ้วน จนกว่า บุญบารมีจะเต็มบริบูรณ์ ให้สามารถบำเพ็ญสมณธรรมถึงความ ตรัสรู้พระอริยสัจจธรรมกล่าวคือ "โมกขธรรม" ตามรอยบาท พระพุทธองค์ ด้วยตนเองได้





ศรัทธาการศึกษาสัมมาปฏิบัติ ถึงธรรมกาย และพระนิพพานของพระพุทธเจ้า (ต่อ)





# ศรัทธาการศึกษาสัมมาปฏิบัติ ถึงธรรมกาย และพระนิพพานของพระพุทธเจ้า (ต่อ)

สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ได้ตรัสสอนพระสงฆ์สาวก เสมอว่า

> อตุตที่ปา ภิกุขเว วิหรถ อตุตสรณา อนญญสรณา ธมุมที่ปา ธมุมสรณา อนญญสรณา ๆ <sup>ะ</sup>

พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๑๑ ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค ข้อ ๔๙ หน้า ๘๔.



## แปลความว่า

ภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลาย จงเป็นผู้มี "ตน" (อตฺตา) เป็นที่พึ่ง มี "ตน" (อัตตา) เป็นสรณะ ไม่มีสิ่งอื่น เป็นสรณะ จงเป็นผู้มีธรรมเป็นที่พึ่ง มีธรรมเป็นสรณะ ไม่มีสิ่งอื่นเป็นสรณะ อยู่เถิด.

และพระองค์ก็ตรัสว่า พระองค์
ทรงเป็น "ธรรมกาย" บ้าง "พรหมกาย" บ้าง
"ธรรมภูต" บ้าง "พรหมภูต" บ้าง ดังที่
ตรัสกับสามเณรวาเสฏฐะและภารทวาชะ
กับพวกว่า

ตถาคตสุส เหต่ วาเสฏฐา อธิวจน์ ธมุมกาโย อิติปี พุรหุมกาโย อิติปี ธมุมภูโต อิติปี พุรหุมภูโต อิติปี ๆ «

แปลความว่า

ดูก่อนวาเสฏฐะ และภารทวาชะ เพราะคำว่า ธรรมกาย ก็ดี ว่า พรหมกาย ก็ดี ว่า ธรรมภูต ก็ดี เป็นชื่อ ตถาคต.

พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๑๑ ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค ข้อ ๕๕ หน้า ๙๒.

# อธิบายความว่า

# **๑.** เรื่อง **"อัตตา**"

เรื่อง "อัตตา" คือ "ตัวตน" ที่พระพุทธองค์ตรัสว่า เธอทั้งหลาย จงเป็นผู้มี "ตน" คือ "อัตตา" เป็นที่พึ่ง และ มี "ตน" คือ "อัตตา" เป็นที่พึ่งอาศัยได้ตลอดกาล คือ "พระนิพพาน" นั้น ทรงหมายถึง "ตน" หรือ "ตัวตน" ๒ ระดับ คือ "ตัวตน" ระดับโลกิยธรรม ชื่อว่า เป็นตัวตนโดยสมมติ ๑ กับ "ตัวตน" ระดับโลกุตตรธรรม ชื่อว่า เป็นตัวตนโดยปรมัตถ์ ๑ ดังที่พระอรรถกถาจารย์ ได้อธิบายความหมายของ "อัตตา–ตัวตน" นี้ว่า

"โก ปเนตุถ อตุตา นาม? โลกิยโลกุตุตรธมุโม" °

แปลความว่า

ถามว่า **ก็อะไร** ชื่อว่า **"อัตตา**" ในคำว่า อตฺตทีปาเป็นต้นนี้แก้ว่าโลกิยธรรม และ **โลกุตตรธรรม** ชื่อว่า **"อัตตา**" ดังจะได้อธิบายขยายความพอสังเขปต่อไป

<sup>&</sup>lt;sup>®°</sup> สุมังคลวิลาสินี อรรถกถาทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค ภาค ๓ หน้า ๓๐–๓๑.



(๑.๑) อตฺตา คือ ตัวตนระดับโลกิยธรรม ชื่อว่า เป็นตัวตนโดยสมมติ คือ เป็นตัวตนเพียงอาศัยเป็น ที่พึ่งได้ชั่วคราว-ไม่ได้ถาวรตลอดไป กล่าวคือ เพื่อ ดำเนินชีวิตและศึกษาปฏิบัติธรรม ได้แก่ ไตรสิกขา คือ ศึกษาสัมมาปฏิบัติ อบรมกาย-วาจา-ใจ โดยทาง ศีล-สมาธิ-ปัญญา อันมีรายละเอียดอยู่ในอริยมรรค มีองค์ ๘ อันเป็นทางสายกลาง (มัชฌิมาปฏิปทา) เพื่อความเข้าถึง-ได้รู้-ได้เห็น และได้เป็น "อัตตา" อันเป็น "โลกุตตรธรรม" คือ ตัวตนแท้ โดยปรมัตถ์ ที่สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าของเรา เมื่อก่อนแต่จะตรัสรู้ ได้ทรงแสวงหาโมกขธรรม-คือ ธรรมนำให้ถึงความพ้นทุกข์ จากการเวียนว่ายตายเกิด อยู่ในสังสารจักร และต้องประสบ กับความเกิด-แก่-เจ็บ-ตาย ของตนโลกิยะอย่างไม่ สิ้นสุดนี่แหละ

ตน "โลกิยธรรม นี้ เป็นสังขารธรรม คือ ธรรมชาติ ที่ประกอบด้วยปัจจัยปรุงแต่ง ทั้งฝ่ายบุญกุศล (กุสลาธมุมา) และฝ่ายบาปอกุศล (อกุสลา ธมุมา) และฝ่ายกลางๆ ไม่ดี-ไม่ชั่ว (อพฺยากตา ธมฺมา) และประกอบด้วยธาตุทั้ง ๔ (มหาภูตรูป ๔) ได้แก่ ธาตุน้ำ-ธาตุดิน-ธาตุไฟ-ธาตุลม และขันธ์ ๕ (เบญจขันธ์ หรือ ๕ กอง) ได้แก่ รูปขันธ์ (กองรูป) ๑ – นี้ฝ่าย "รูปกาย" หรือ "รูปธรรม" กับฝ่าย "จิตใจ"

หรือ นามขันธ์ ๔ นี้ ฝ่าย"นามธรรม" ได้แก่ เวทนาขันธ์ (กองเวทนา หรือ ธรรมชาติที่เสวยอารมณ์ คือ ความรู้สึก สุขสบาย/ไม่สบาย/เฉยๆ เป็นต้น) ๑ สัญญาขันธ์ (กองสัญญาคือ ธรรมชาติที่จดจำ) ๑ สังขารขันธ์ (กองสังขาร คือ ธรรมชาติที่คิด-น้อมไปสู่ และ/หรือ ปรุงแต่งอารมณ์) ๑ และวิญญาณขันธ์ (กองวิญญาณ หรือ ธรรมชาติที่รับรู้อารมณ์) ๑ และยังประกอบด้วย อาหาร-น้ำ-เภสัช-อุตุ (ความหนาว/ร้อน) และแม้ กาลเวลา ฯลฯ เป็นต้น

จึงมีสภาพที่ต้องเปลี่ยนแปลงไปตามเหตุปัจจัย ชื่อว่า เป็นสภาพไม่เที่ยง (อนิจฺจ๋) เพราะเมื่อเกิดขึ้น มีความตั้งอยู่แล้ว ก็ต้องเปลี่ยนแปลงไปตามเหตุปัจจัย ที่ปรุงแต่ง ๑ จึงเป็นทุกข์ (ทุกฺข๋) คือ ทนอยู่ในสภาพเดิม ตลอดไปไม่ได้ ๑ ผู้ใดยึดถือว่าเป็นตัวตนที่คงอยู่ตลอดไป ย่อมเป็นทุกข์ ๑ และสุดท้าย ที่เกิดมามีชีวิต มีวิญญาณครอง ก็ต้องตายอีกเรื่อยไป ส่วนที่ไม่มีชีวิต ที่ไม่มีวิญญาณครอง ก็ต้องแตกสลายหมดสภาพเดิมของมันไปหมดทั้งสิ้น ไม่มีสภาวะที่เป็นตัวตน บุคคล-เรา-เขา-ของเรา-ของเขา หรือของใครๆ อีกต่อไป ชื่อว่า เป็น อนัตตา คือ เป็นสภาพ ที่มิใช่ตัวตนแท้ที่จะคงอยู่ตลอดไปได้เลย จึงชื่อเพียงว่า เป็น "ตัวตนสมมติ" ที่พอเป็นที่พึ่งได้ชั่วคราว เท่านั้น

สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า จึงได้ตรัสแก่ภิกษุ ผู้เจริญวิปัสสนาปัญญา เพื่อยกภูมิจิตขึ้นสู่ "นิพพิทาญาณ" ดังปรากฏในติลักขณาทิคาถาว่า

"สพฺเพ สงฺขารา อนิจฺจาติ
อถ นิพฺพินฺทติ ทุกฺเข
สพฺเพ สงฺขารา ทุกฺขาติ
อถ นิพฺพินฺทติ ทุกฺเข
สพฺเพ ธมฺมา อนตฺตาติ
อถ นิพฺพินฺทติ ทุกฺเข

ยทา ปญญาย ปสฺสติ
เอส มคฺโค วิสุทฺธิยา
ยทา ปญญาย ปสฺสติ
เอส มคฺโค วิสุทฺธิยา
ยทา ปญญาย ปสฺสติ
เอส มคฺโควิสุทฺธิยา" °°

๑๑ พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๒๕ ขุททกนิกาย ธรรมบท ข้อ ๓๐ หน้า ๕๑–๕๒.



## แปลความว่า

"เมื่อใด บุคคลเห็นด้วยปัญญาว่า สังขารทั้งหลาย ไม่เที่ยง เมื่อนั้น ย่อมเบื่อหน่ายในทุกข์ ข้อนี้เป็นทาง เหตุ ความหมดจด.

เมื่อใด บุคคลเห็นด้วยปัญญาว่า สังขารทั้งหลาย เป็นทุกข์ เมื่อนั้น ย่อมเบื่อหน่ายในทุกข์ ข้อนี้เป็นทางเหตุ ความหมดจด.

เมื่อใด บุคคลเห็นด้วยปัญญาว่า สังขารทั้งหลาย เป็นอนัตตา เมื่อนั้น ย่อมเบื่อหน่ายในทุกข์ ข้อนี้เป็นทางเหตุ ความหมดจด."

และได้ประทานหลักใช้ในการพิจารณาพระไตรลักษณ์นี้ว่า

ยทนิจุจ์ ต์ทุกุข์ ย์ ทุกุข์ ตทนตุตา. 🖦

แปลความว่า

สิ่งใดไม่เที่ยง สิ่งนั้นเป็นทุกข์ สิ่งใดเป็นทุกข์ สิ่งนั้น เป็นอนัตตา.

<sup>ം</sup> พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๑๗ สังยุตตนิกาย ขันธวรรค ข้อ ๔๒ หน้า ๒๘.



เพราะเหตุนั้น พระพุทธโฆสาจารย์ ผู้รจนาคัมภีร์พระวิสุทธิมรรค ได้อรรถาธิบายพระพุทธดำรัสว่า "สพฺเพ ธมฺมา อนตฺตา" นี้ไว้ ในคัมภีร์ธัมมปทัฏฐกถาว่า

"ตตุก สพุเพ ธมุมาติ ปญจกุขนุธา เอว อธิปุเปตา.อนตุตาติ 'มา ชีรนุตุ มา มียนุตูติ วเส วตุเตตุํ น สกุกาติ อวสวตุ – ตนตุเกน อนตุตา สุญญา อสุสามิกา อนิสสราติ อตโก" ๑๓

# แปลความว่า

"พระพุทธพจน์ว่า สพฺเพ ธมฺมา ในพระคาถานั้น พระผู้มีพระภาคเจ้า ทรงประสงค์เอาเบญจขันธ์เท่านั้น. พระพุทธพจน์ว่า อนตฺตา ความว่า ชื่อว่า อนัตตา คือ ว่างเปล่า ไม่มีเจ้าของไม่มี อิสระ เพราะความหมายว่าไม่เป็นไป ในอำนาจว่า 'ใครๆ ไม่อาจให้เป็นไป ในอำนาจว่า 'ธรรมทั้งปวงจงอย่าแก่ จงอย่าตาย'"

<sup>ം</sup> คัมภีร์ธัมมปทัฏฐกถา อรรถกถาขุททกนิกาย ธรรมบทคาถา ภาค ๗ หน้า ๖๒.

# และได้แสดงไว้ในคัมภีร์มโนรถปูรณีว่า

"สพฺเพ ธมฺมา นาล อภินิเวสาย เอตฺถ สพฺเพ ธมฺมา นาม ปญจกฺขนฺธา ทฺวาทสายตนาน อฏฺฐารส ธาตุโย เต สพฺเพป ตณฺหาทิฏฺฐิวเสน อภินิเวสาย นาลํนปริยตฺตา น สมตฺตาน ยุตฺตา. กสฺมา. คหิตากาเรน อติฏฺฐนโต. เต หิ 'นิจุจา สุขา อตฺตาติ คหิตาปิ อนิจุจา ทุกฺขา อนตฺตาว สมฺปชฺชนฺติ. ตสฺมา นาลํ อภินิเวสาย" ® «

### แปลความว่า

"ในพระพุทธพจน์ว่า สพฺเพ ธมฺมา นาล อภินิเวสายนี้ มีวินิจฉัยดังต่อไปนี้. ชื่อว่า ธรรมทั้งปวง ก็คือ ขันธ์ ๕ อายตนะ ๑๒ ธาตุ ๑๘ ธรรมแม้ทั้งหมดนั้น ไม่ควร คือ ไม่ถูก ไม่ชอบ ไม่เหมาะ ที่จะยึดมั่น ด้วยตัณหาและทิฏฐิ. เพราะเหตุไร ธรรมแม้ ทั้งหมดนั้นจึงไม่ควรยึดมั่น. เพราะธรรม

๑๕ คัมภีร์มโนรถปูรณี อรรถกถาอังคุตตรนิกาย สัตตกนิบาต ภาค ๓ หน้า ๑๙๓.



เหล่านั้นไม่ตั้งอยู่โดยอาการที่จะยึดถือไว้. จริงอยู่ ธรรมเหล่านั้น แม้ตนจะยึดถือ เอาว่า 'สังขารทั้งหลายเป็นของเที่ยง เป็นสุข เป็นอัตตา' ก็ย่อมสำเร็จผลว่าเป็น ของไม่เที่ยงเป็นทุกข์ เป็นอนัตตาอยู่นั่นเอง. เพราะฉะนั้น ธรรมทั้งปวงนั้นจึงไม่ควร ยึดมั่น"

พระพุทธดำรัสว่า "สพฺเพ ธมฺมา อนตฺตา" ธรรมทั้งปวง เป็นอนัตตา จึงหมายเฉพาะสังขารธรรมทั้งหลาย กับธรรมอื่นที่ไม่มี แก่นสารสาระในความเป็นของเที่ยง ในความเป็นสุขที่ถาวรแท้จริง และไม่มีสาระในความเป็นตัวตนเท่านั้น มิได้รวมถึงวิสังขาร คือ พระนิพพาน อันเป็นปรมัตถธรรม ที่มีสาระ (สาร์ นิพฺพานํ) เป็นอสังขตธรรม (อสงฺขตํ นิพฺพานํ) และ เป็นอมตธรรม (อมตํ นิพฺพานํ) ° ๑ ด้วยแต่ประการใด

พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๓๑ ขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทามรรค ข้อ ๗๓๕ หน้า ๖๒๙–๖๓๔.

เพราะเหตุดังนี้ ผู้สนใจศึกษาสัมมาปฏิบัติ พึงเข้าใจ ความหมายของคำว่า "อนัตตา" ว่าหมายถึง "สภาวะ" ของธรรมชาติ ทั้งปวงที่ไม่มีแก่นสารสาระ ในความเป็นของเที่ยง ในความเป็นสุข ที่ถาวรแท้จริง และไม่มีสาระในความเป็นตัวตนของใครที่เที่ยงแท้ ถาวรแต่ประการใดด้วย ดังปรากฏในคัมภีร์เนตติวิภาวินี ว่า

> "อนตุตาติ นิจุจสารสุขสารอตุต สารรหิตตุตา อสารกฏเฐน อนตุตา, อวสวตุตนฏเฐน วา อนตุตา." ®๖

> "ข้อว่า อนตุตาความว่า สภาวธรรม ทั้งหลาย ที่ชื่อว่า อนัตตา เพราะปราศจาก สาระว่าเป็นของเที่ยงปราศจากสาระ ว่าเป็นสุข และปราศจากสาระว่าเป็น ตัวตน.

> อีกอย่างหนึ่งที่ชื่อว่า **อนัตตา** เพราะอรรถว่าไม่เป็นไปในอำนาจ (ของตน)."

<sup>ి</sup> คัมภีร์เนตติวิภาวินี ตอนที่ว่าด้วย "เทศนาวิภังควิภาวนา" มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,โรงพิมพ์วิญญาณ กรุงเทพ ฯ, พ.ศ.๒๕๓๘ หน้า ๗๕. (พระมหามนตรี ขนุติสาโร ป.ธ.๘ วัดปากน้ำ ภาษีเจริญ กรุงเทพฯ เป็นผู้แปล.)



# (๑.๒) **อัตตา** ในระดับ**โลกุตตรธรรม** หรือ **อัตตา** โดยปรมัตถธรรม

มีฎีกาอรรถาธิบาย โลกุตตรธรรม ๙ คือ อัตตา และที่เป็นที่พึ่งดุจเกาะ (คือ พระนิพพาน) ว่า

อตุตที่ปาติ เอตุถ อตุตสทุเทน ธมุโมเอว วุตุโต, สุวายมตุโถ เหฏุฐา วิภาวิโตเอว. นววิโธ โลกุตุตรธมุโม เวทิตพุโพ.โสหิจตูหิโอเฆหิ อนชุโฌตุถณียโต ที่ไปติ วุตุโต. ๑๗

# แปลความว่า

ด้วย อตุต ศัพท์ ในบทว่า อตุต
ที่ปา นี้ ท่านกล่าวถึงธรรมนั่นเอง,
เนื้อความนี้นั้น ซึ่งพระผู้มีพระภาคเจ้า
ทรงประกาศไว้ก่อนแล้วนั่นเทียว พึง
ทราบว่า (คือ) โลกุตตรธรรม ๙ อย่าง
เพราะว่า โลกุตตรธรรม ๙ อย่าง นั้น
พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสเรียกว่า เกาะ
(คือ พระนิพพาน) เพราะไม่พึงถูกหัวงน้ำ
ทั้ง ๔ (ได้แก่ หัวงน้ำ คือ กาม, ภพ, ทิฏฐิ และอวิชชา) ท่วมทับเอา.

คัมภีร์ลีนัตถปกาสนา สังยุตตฎีกา มหาวรรค เล่ม ๒ ข้อ ๓๗๕ หน้า ๕๕๗.

อัตตาโลกุตตระ คือ สภาวะที่เป็น อัตตาแท้ ที่สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ตรัสแก่พระภิกษุทั้งหลาย ให้พากันอาศัย อัตตาโลกิยะอันเป็นเพียงสมมติบัญญัติ ปฏิบัติธรรมเจริญสติปัฏฐาน ๔ เพื่อ ความบรรลุ คือ เพื่อความเข้าถึง รู้-เห็น และเป็นพระนิพพานธาตุ ที่มีอยู่โดย ปรมัตถ์ ณ ภายใน เป็นที่พึ่งอย่างแท้จริง คือ เป็นที่พึ่งที่มีสภาพไม่วิปริต ดังเช่น อัตตาที่พวกลัทธิภายนอกศาสนาพากัน กำหนดถือเอา โดยอาการอันวิปริต ตรงข้ามกับความจริงจากอัตตาที่มีอยู่โดยปรมัตถ์นั้น

สำหรับข้อความในพระพุทธพจน์ ที่ทรงแสดงว่า อัตตาโลกุตตระ คือ ธรรม โดยปรมัตถ์ นี้ มีปรากฏดังเช่นคำว่า "อตฺตทีปา" คัมภีร์อรรถกถาชื่อสุมังคล วิลาสินี ได้อธิบายคำว่า "อตฺตา" ในที่นี้ ว่าหมายถึง พระนิพพานอันเป็นที่พึ่ง ดุจเกาะ ส่วนคำว่า "ธมฺม" ซึ่งเป็นคำไวพจน์ ของคำว่า "อตฺตา" ท่านหมายถึง โลกุตตรธรรม ๙ ดังนี้



อตุตที่ปาติ มหาสมุทุทคตาที่ป วิย อตุตาน ที่ป ปติฏุฐ์ กตุวา วิหรถ. อตุตสรณาติ อตุตคติกา โหถ, มา อญญคติกา. ธมมที่ปธมุมสรณปเทสุป เอเสว นโย. เอตุถ จ ธมุโมติ นววิโธ โลกุตตรธมุโม เวทิตพโพ. ๑๘

# แปลความว่า

บทว่า อตฺตที่ปา ความว่า ท่าน ทั้งหลายจงทำอัตตาให้เป็นที่พึ่ง (คือ พระนิพพานอันเป็นที่พึ่งดุจเกาะ) ดุจชนผู้อยู่ท่ามกลางมหาสมุทรกระทำ เกาะให้เป็นที่พึ่งอยู่เถิด. บทว่า อตฺตสรณา คือ จงมีอัตตาเป็นคติ (ที่ไป) จงอย่า มีสิ่งอื่นเป็นคติ (ที่ไป). แม้ในบทว่า ธมฺมที่ป และ ธมฺมสรณ ก็มีนัยเดียวกัน นั่นแล. อนึ่ง พึงทราบว่า คำว่า ธรรมในที่นี้ ได้แก่ โลกุตตรธรรม ๙ อย่าง.

อัตตาโลกุตตรธรรมนี้แหละ ที่ พระผู้มีพระภาคตรัสแสดงว่า เป็นดุจเกาะ (พระนิพพาน) คือ เป็นที่พึ่ง เป็นที่ไป

<sup>&</sup>lt;sup>®</sup> สารัตถปกาสินี อรรถกถาสังยุตตนิกาย มหาวารวรรค เล่ม ๓ หน้า ๒๗๗.

ในเบื้องหน้า และเป็นธรรมที่มีอยู่จริง โดยปรมัตถ์ ณ ภายใน คือ เป็นที่พึ่ง ที่มีสภาพไม่วิปริต ดังเช่นอัตตาที่พวกลัทธิ ภายนอกศาสนาพากันกำหนดถือเอา โดย อาการอันวิปริตจากความจริงตามลักษณะ ของอัตตาที่มีอยู่โดยปรมัตถ์ ซึ่งพระธรรม ปาลเถระ ได้อธิบายไว้ในคัมภีร์ฎีกาลีนัตถัปปกาสนา ว่า

ทุวีหิ ภาเคหิ อาโป คโต เอตุถาติ ที่โป, โอเฆน ปริคโต หุตุวา อนชุโฌตุถโฏ ภูมิภาโค, อิธ ปน จตูหิปิ โอเฆหิ, สํสารมโหเฆเนว วา อนชุโฌตุถโฏ อตฺตา "ที่โป"ติอธิปฺเปโต เตนาห "มหาสมุทุทคตา" ติอาทิ.อตฺตสรณาติ อตฺตปฺปฏิสรณา. อตฺตคติกา วาติ อตฺตปรายณา ว. มา อณฺญคติกาติ อญฺญํ กิญฺจิ คติ๋ ปฏิสรณํ ปรายณํ มา จินฺตยิตฺถ. กสฺมา? อตฺตา นาเมตฺถ ปรมตฺถโต ธมฺโม อพฺภนฺตรฏฺเฐน, โส เอวํ สมฺปาทิโต ตุมฺหากํ ที่ปํ ตาณํ คติ๋ ปรายณนฺติ เตน วุตฺตํ "ธมฺมที่ปา" ติอาทิ. 🌣

<sup>്</sup>ര് ลีนัตถับปกาสนา มหาวรรคฎีกา ฎีกาทีฆนิกาย ภาค ๒ หน้า ๑๘๐-๑๘๑.

### แปลความว่า

์ ชื่อว่า **ทีโป** (เกาะ) เพราะอรรถ ว่าเป็นสถานที่ที่มีน้ำโดย ๒ ส่วน, ได้แก่ ภูมิภาคที่ถูกล้อมด้วยห้วงน้ำ (แต่) ไม่ถูก ้ น้ำท่วม, ้แต่ว่าในที่นี้ **อัตตา** ที่ท่าน ประสงค์เอาว่า **ที่โป** (เกาะ) เป็น**อัตตา** ที่ไม่ถูกห้วงน้ำแม้ทั้ง ๔ อย่าง หรือ ห้วงน้ำใหญ่ คือ สังสารท่วมทับได้นั่นเอง. เพราะเหตุนั้น ท่านจึงกล่าวคำ เป็นต้นว่า มหาสมุทฺทคตา. บทว่า อตฺตสรณา แปลว่า **มีอัตตาเป็นที่ระลึกเฉพาะ.** บทว่า อตุตคติกา วา แปลว่า มีตนเป็นที่ไปใน เบื้องหน้านั่นเอง. บทว่า มา อญฺญคติกา ความว่า **เธอทั้งหลายจงอย่าคิดถึงคติ** ที่ระลึกเฉพาะที่ไป ในเบื้องหน้าอะไรๆ **อื่นเลย.** เพราะอะไร? เพราะในบทว่า อตุตที่ปา เป็นต้นนี้ ธรรมโดยปรมัตถ์ ชื่อว่า อัตตา โดยหมายถึง ธรรมที่มี ณ ภายใน, ธรรมโดย ปรมัตถ์ที่เป็น อัตตานั้น ที่เธอทั้งหลายให้ถึงพร้อมแล้ว อย่างนี้ ชื่อว่า เป็นเกาะ เป็นที่พึ่ง เป็นคติ เป็นที่ไปในเบื้องหน้า.

เพราะเหตุนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้า จึงตรัสว่า "**ธมมทีปา**" เป็นต้น.

และอรรถกถา ขุททกนิกาย สุตตนิบาต นั้นเอง ได้อรรถาธิบายว่า

อตุตที่ปาติ อตุตโน คุเณเอว อตุตโน ที่ปี กตุวา วิจรนุตา ขีณาสวา วุจจนุติ.

แปลความว่า

พระขีณาสพผู้ทำคุณธรรมของ ตนนั่นเอง ให้เป็นที่พึ่งของตน เที่ยวไป ท่านเรียกว่า เป็นผู้มีอัตตาเป็นที่พึ่ง.

อัตตาโลกุตตระ อันเป็นปรมัตถ ธรรมที่พระอริยเจ้า เช่น พระปัญจวัคคีย์ เป็นต้น ผู้ได้สดับพระธรรมเทศนา "อนัตตลักขณสูตร"จากสมเด็จพระสัมมา สัมพุทธเจ้า ณ อิสิปตนมฤคทายวันแล้ว และได้บรรลุแล้วนี้แหละ คือ ธรรมที่ พระสุปฏิปันโน อันมีหลวงพ่อวัดปากน้ำฯ พระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร) สมเด็จพระสังฆราช (แพติสสเทวมหาเถระ)

๒ คัมภีร์ปรมัตถโชติกา อรรถกถาขุททกนิกาย สุตตนิบาต เล่ม ๒ หน้า ๒๔๐.

# และหลวงปู่มั่น ภูริทัตตมหาเถระ ฯลฯ ท่านกล่าวหมายถึง ซึ่งต่างแสดงว่า

พระนิพพานเป็นสภาพเที่ยง (นิจฺจ๋) เป็นบรมสุข (ปรมํ สุขํ) เป็นอัตตา (อตฺตา) แท้ (มิใช่อัตตาโลกิยะอันเป็น เพียงอัตตาสมมติ หรืออัตตาเทียม)

# **๒.** เรื่อง **"ธรรมกาย**"

๒.๑. สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า และพระอรหันต์ขีณาสพทั้งหลาย ต่างเป็น "ธรรมกาย" ด้วยกัน ทั้งนั้น

สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าของเรานี้ เสด็จ อุบัติขึ้นทั้งด้วยรูปกายอุบัติ และธรรมกายอุบัติ

ดังมีปรากฏในหนังสือปฐมสมโพธิ พระนิพนธ์ของ สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทว) ดังนี้

> "แม้องค์พระตถาคตอังคีรสศากยมุนีโคดม สัมมาสัมพุทธเจ้านี้ ซึ่งมีความปรากฏในโลก อันสัตว์ได้ด้วยยาก ดังนี้ พระองค์ก็ได้อุบัติบังเกิดขึ้น แล้วในโลก ด้วยรูปกายอุบัติ และธรรมกายอุบัติ



ทั้ง ๒ ประการ พร้อมทั้งอัจฉริยอัพภูตธรรมตาม ธรรมดานิยมโดยพุทธธรรมดา

ความบังเกิดขึ้นด้วย**รูปกาย**นั้น จัดเป็น ๒ คือ **โอกกันติสมัย**ลงสู่พระครรภ์ (หยั่งลงสู่ พระครรภ์มารดาในปฏิสนธิกาลด้วย**กายทิพย์** เห็นได้ด้วยตาธรรมกาย) และ**นิกขมนสมัย** ประสูติจากพระครรภ์ (เป็นเจ้าชายสิทธัตถะ)

ส่วนความบังเกิดด้วย**ธรรมกาย**นั้น (เป็นตถาคตหรือพระพุทธเจ้า พระพุทธรัตนะนั้น) คือ (อภิสัมโพธิสมัย) ตรัสรู้พระอนุตตสัมมา สัมโพธิญาณ ๆ"

และหน้า ๕๑–๕๒ ว่า "... ครั้งนั้น หมื่น โลกธาตุนี้ก็หวั่นไหวสะเทือนสะท้าน ทั้งแสงสว่าง ยิ่งไม่มีประมาณ ก็ได้ปรากฏเกิดมีในโลก ล่วงเทวานุภาพของเทพดาทั้งหลาย ก็แล อัศจรรย์ทั้งหลายซึ่งสำเร็จด้วยธรรมดานิยม เห็นปานใด ได้ปรากฏเกิดมีแล้วในโลก เมื่อครั้ง พระองค์ประสูติเป็นการเกิดด้วยรูปกายอัน บริบูรณ์นั้น ฉันใด แม้ถึงเมื่ออภิสัมโพธิสมัย ตรัสรู้พระอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ เป็นการ เกิดด้วยธรรมกายนั้นเล่า สรรพอัศจรรย์ทั้งปวง เห็นปานนั้น ก็ได้ปรากฏเกิดมีแล้วฉันนั้น



เพราะว่าความที่มาปรากฏเป็นชัดขึ้นก่อน ในชาติความเกิดที่เป็นโลกุตตระ และความที่ โลกุตตรธรรมซึ่งไม่เป็นไปสิ้นกาลนานแล้ว และ มาปรากฏเป็นชัดขึ้นก่อนในมนุษยโลกนี้ เป็นชาติ ความเกิดด้วย**ธรรมกาย**แห่งสมเด็จพระผู้มี พระภาคเจ้านั้น เป็นมหัศจรรย์ล้นล่วงคุณพิเศษ อื่นทั้งปวง เกิดมีในโลกแล้วด้วยประการฉะนี้

เอตฺตาวตา มุนินฺทสฺส ปวตฺติที่ปนา กถา รูปกายุปฺปตฺติธมฺม- กายุปฺปตฺติวสา อยํ สทฺธาปสาทุปฺปาทาย สงฺเขปาปริกิตฺติตา.

กถาถ้อยคำที่แสดงประวัติแห่งสมเด็จ พระอังศีรสศากยมุนีโคดมสัมมาสัมพุทธเจ้า ด้วย สามารถความบังเกิดขึ้นด้วย**รูปกาย และธรรมกาย** ข้าพเจ้าทั้งหลายได้แสดงเพื่อจะให้เกิดศรัทธา และเลื่อมใสโดยย่อ ด้วยประการฉะนี้" ๒๑

<sup>&</sup>lt;sup>๒๑</sup> **สมเด็จพระสังฆราช (สา ปุสฺสเทว),** ปฐมสมโพธิ (ทรงชำระโดย สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส) : มหามกุฏราชวิทยาลัยฯ ฉบับพิมพ์ ครั้งที่ ๒๒/๒๕๓๓ หน้า ๑๐ และหน้า ๕๑–๕๒.

# ๒.๑ ก. ในสรภังคเถรคาถาว่าด้วยพระพุทธเจ้า ๗ พระองค์ ต่างเสด็จอุบัติแท้โดย "ธรรมกาย"

สกล์ สมตุต์ โรค์ สรภงุโค นาทุทส์ ปุพฺเพ โสย์ โรโค ทิฏโฐ วจนกเรนาติเทวสฺส ฯ

เยเนว มคุเคน คโต วิปสุสี
เยเนว มคุเคน สิขี จ เวสุสภู
กกุสนุธโกนาคมโน จ กสุสโป
เตนญชเสน อคมาสิ โคตโม ฯ

วัตตณุหา อนาทานา สตุตพุทุธา ขโยคธา

เยหย์ เทสิโต ธมฺโม **ธมฺมภูเตหิ** ตาทิหิ

จตุตาริ อริยสจุจานิ อนุกมฺปาย ปาณินํ
ทุกฺขํ สมุทโย มคฺโค นิโรโธ ทุกฺขสงฺขโย

ยสฺมื นิวตฺตเต ทุกฺขํ สํสารสฺมื อนนฺตกํ
เภทา อิมสฺส กายสฺส ชีวิตสฺส จ สงฺขยา
อญฺโญ ปุนพฺภโว นฅฺถิ สฺวิมฺตฺโต สพฺพธีติ ๆ ๒๒

### แปลความว่า

"...เมื่อก่อน เราชื่อ**สรภังคะ** ไม่เคย ได้เห็นโรค คือ อุปาทานขันธ์ ๕ ครบบริบูรณ์ ทั้งสิ้น โรคนั้น อันเราผู้ทำตามพระดำรัส ของพระพุทธเจ้า ซึ่งเป็นเทพเจ้าผู้ยิ่งใหญ่ ได้เห็นแล้ว

<sup>🤛</sup> พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๒๖ ขุททกนิกาย เถรคาถา ข้อ ๓๖๕ หน้า ๓๔๐–๓๔๑.

พระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระนาม ว่า พระวิปัสสี พระสิขี พระเวสสภู พระกกุสันโธ พระโกนาคมนะ พระกัสสปะ ได้เสด็จไปแล้วโดยทางใดแล พระสัมมา สัมพุทธเจ้า พระนามว่า โคดม ก็ได้ เสด็จไปแล้วโดยทางนั้น

พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ๗พระองค์นี้ ปราศจากตัณหา ไม่ทรงถือมั่น ทรงหยั่ง ถึงความสิ้นกิเลส เสด็จอุบัติแท้โดย ธรรมกาย ผู้คงที่ ทรงเอ็นดูอนุเคราะห์ สัตว์ทั้งหลาย ได้ทรงแสดงธรรม คือ อริยสัจจ์ ๔ อันได้แก่ ทุกข์ เหตุเกิดทุกข์ ความดับทุกข์ ทางเป็นที่สิ้นทุกข์ เป็นทาง ไม่เป็นไปแห่งทุกข์ อันไม่มีที่สุดในสงสาร เพราะกายนี้แตก และเพราะความสิ้นชีวิตนี้ การเกิดในภพใหม่อย่างอื่นมิได้มี เราเป็น ผู้หลุดพ้นแล้วจากสรรพกิเลส และภพ ทั้งปวง ๆ"

# ๒.๑ ข.สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ตรัสว่า พระปัจเจกพุทธเจ้าทั้งหลาย มีธรรมกายมาก

มหนุตธมุมา พหุธมุมกายา. 🖦

แปลความว่า

(นักปราชญ์เหล่านั้น ย่อมเป็น พระสยัมภูปัจเจกชินเจ้า) มีธรรมใหญ่ **มีธรรมกายมาก**.

พระอรรถกถาจารย์ได้อรรถาธิบาย พระพุทธพจน์นี้ ไว้ในคัมภีร์วิสุทธชนวิลาสินี ว่า

กึ ภูตา ? มหนุตธมุมา ปูริตมหาสมุภารา พหุธมุมกายา อเนกธมุม–สภาวสรีรา. ๒๔

๒๓ พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๓๒ ขุททกนิกาย อปทาน ข้อ ๒ หน้า ๒๐

๒๕ คัมภีร์วิสุทธิชนวิลาสินี อรรถกถาขุททกนิกาย อปทาน เล่ม ๑ หน้า ๒๔๕

### แปลความว่า

ถามว่า ท่านเป็นอย่างไร? ตอบว่า ท่านเป็นผู้มีธรรมยิ่งใหญ่ คือ มีบุญ สมภารใหญ่ อันได้บำเพ็ญมาแล้วมี ธรรมกายมาก คือ มีสภาวธรรมมิใช่น้อย เป็นกาย.

# ๒.๑ ค. พระอรหันต์แสดงตนเองว่า เป็นธรรมกาย

สำทุธิโตย์ สุคต รูปกาโย มยา ตว อานนุทิโย ธมุมกาโย มม สำทุธิโต ตยา. ๒๕

# แปลความว่า

ถามว่า ข้าแต่พระสุคตเจ้า รูปกาย ของพระองค์นี้ หม่อมฉันทำให้เจริญ เติบโตแล้ว **ธรรมกาย**อันน่าเพลิดเพลิน ของหม่อมฉัน อันพระองค์ทำให้เจริญ เติบโตแล้ว

๒๕ พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๓๓ ขุททกนิกาย อปทาน ข้อ ๑๕๗ หน้า ๒๘๔.

๒.๒ ผู้ใดเห็นธรรมกายด้วยญาณจักษุ ผู้นั้น เห็นสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า และพระอรหันต์

ดังที่ พระธรรมปาลเถระ ได้แสดงไว้ใน คัมภีร์**ปรมัตถทีปนี** ว่า

โส อารกาว มยุห์. อหญุจ ตสุสาติ โส ภิกุขุ มยา วุตฺตปฏิปท์ อปูเรนฺโต มม ทูเรเยว. อหญิจ ตสุส ทูเรเยว. เอเตน มํสจกฺขุนา ตถาคตทสฺสนํ รูปกายสโมธานฺญจ จ อกรณํ, ญาณจกฺขุนาว ทสฺสนํ ธมฺมกายสโมธานฺเมว จ ปมาณนฺติ ทสฺเสติ. เตเนวาห ธมฺมํ หิ โส ภิกุขเว ภิกุขุน ปสฺสติ, ธมฺมํ อปสฺสนฺโต มํ น ปสฺสติติ

ตตุล "ธมุโม นาม นาวิโธ โลกุตุตรธมุโม, โส จ อภิชุฌาทีหิ ทุสสิต – จิตุเตน น สกุกา ปสฺสิตุ, ตสฺมา ธมฺมสฺส อทสฺสนโต ธมฺมกายํ จ น ปสฺสตีติ ตลา หิ วุตุตํ:-

"กินุเต วกุกลิ อิมินา ปูติกาเยน ทิฎเฐน, โย โข วกุกลิ ธมุม ปสสติ, โส ม ปสสติ. โย ม ปสสติ, โส ธมุม ปสสติด,

"ธมุมภูโต พุรหุมภูโตติ จ "ธมุมกาโย อิติปิ, พุรหุมกาโย ลิติปีติ จ อาทิ ๒๖

### แปลความว่า

คำว่า โส อารกาว มยฺหํ, อหญฺจ ตสฺส (ภิกษุนั้นอยู่ห่างไกลเราทีเดียว และเราก็อยู่ห่างไกลภิกษุนั้น) ความว่า ภิกษุนั้น เมื่อไม่บำเพ็ญปฏิปทาที่เรา ตถาคตกล่าวแล้ว ให้บริบูรณ์ ก็ชื่อว่า เป็นผู้อยู่ไกลเราตถาคตทีเดียว, และ เราตถาคตก็ชื่อว่าอยู่ไกลเธอเหมือนกัน. ด้วยคำว่า พระองค์ทรงแสดงว่า การเห็น พระตถาคตด้วยมังสจักษุก็ดี การอยู่ รวมกันทางรูปกายก็ดีไม่ใช่เหตุ, การเห็น ด้วยฉูาณจักษุเท่านั้น และการอยู่รวมกัน ด้วยธรรมกายต่างหาก เป็นประมาณ,

<sup>🔊</sup> คัมภีร์ปรมัตถที่ปนี อรรถกถาขุททกนิกาย อิติวุตตกะ หน้า ๓๓๔.

เพราะเหตุนั้นนั่นเอง พระผู้มีพระภาคเจ้า จึงได้ตรัสว่า "ภิกษุทั้งหลาย เพราะว่า ภิกษุนั้น ไม่เห็นธรรม, เมื่อไม่เห็นธรรม ก็ไม่เห็นเราตถาคต".

ในคำว่า "เมื่อไม่เห็นธรรมก็ไม่เห็น เราตถาคต" นั้นมีอธิบายว่า "โลกุตตรธรรม ๙ ประการ ชื่อว่า ธรรม, ก็เธอไม่อาจจะ เห็นโลกุตตรธรรมนั้นได้ด้วยจิตที่ถูก อภิชฌา เป็นต้น ประทุษร้าย, เพราะฉะนั้น ก็ เหตุที่ไม่เห็นธรรม เธอชื่อว่าไม่เห็น ธรรมกาย" สมจริงตามที่พระผู้มีพระภาคเจ้า ตรัสไว้ว่า:-

"ดูก่อนวักกลิประโยชน์อะไรแก่เธอ ด้วยกายอันเปื่อยเน่านี้ที่เธอได้เห็นแล้ว, ดูก่อนวักกลิ ผู้ใดแล เห็นธรรม, ผู้นั้น ก็เห็นเราตถาคต. ผู้ใดเห็นเราตถาคต, ผู้นั้นก็เห็นธรรม"

และว่า **"เราตถาคตเป็นพระธรรม** เราตถาคตเป็นพรหม"

และว่า **"เราตถาคตเป็นธรรมกาย** บ้าง, **เป็นพรหมกาย** บ้าง" ดังนี้เป็นต้น.



๒.๓ พระธรรมกายของสมเด็จพระสัมมา สัมพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า และพระอรหันต์ เป็น อัตตา

พระธรรมปาลเถระ ได้แสดงไว้ในคัมภีร์ปรมัตถ ที่ปนี ว่า

> ปร์ วา **อตฺตภูตโต ธมฺมกายโต** อญฺญ๋ ปฏิปกฺขํ วา ตทนตฺถกรํ กิเลส โจรคณํ มินาติ หึสตีติ ปรโม. ๒๗

# แปลความว่า

หรือบารมีย่อมทำลายปฏิปักษ์อื่น จาก**ธรรมกายที่เป็นอัตตา** หรือย่อม ทำลายหมู่โจร คือ กิเลส ที่ทำความพินาศ แก่**ธรรมกายที่เป็นอัตตา**นั้น เหตุนั้น จึงชื่อว่า **ปรมะ**.

ข้อมูลจากหลักฐานในคัมภีร์ต่างๆ ที่นำมาแสดง พอเป็นตัวอย่างนี้เพียงพอที่จะสรุปได้ว่า พระนิพพานธาตุ ที่พระอรหันต์สัมมาสัมพุทธเจ้าพระอรหันต์ปัจเจกพุทธเจ้า และพระอรหันต์สาวก ท่านได้บรรลุแล้ว ขณะยังทรง พระชนม์ชีพอยู่ ชื่อว่า "สอุปาทิเสสนิพพานธาตุ"

<sup>💆</sup> คัมภีร์ปรมัตถที่ปนี อรรถกถาขุททกนิกาย จริยาปิฎก หน้า ๓๒๔.

เมื่อแตกกายทำลายขันธ์แล้ว ชื่อว่า ดับขันธ์ปรินิพพาน ด้วย "อนุปาทิเสสนิพพานธาตุ" นี้นั่นเอง เป็นธรรมธาตุ ที่ทรงคุณธรรม และสภาวะพระนิพพานอันมีแก่นสาร สาระในความเป็นตนโลกุตตระ (โลกุตฺตรอตฺตา) แท้ ก็คือ ธรรมกาย (กายที่สำเร็จด้วยธรรม) ที่บรรลุอรหัตตผลแล้ว ของพระตถาคตสัมมาสัมพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า และของพระอรหันตเจ้าทั้งหลาย นั่นเอง.

๒.๔ โลกุตตรธรรม ๙ อย่าง เป็นอสังขตธรรม และเป็นพระวรกายของพระตถาคต พระอรหันต์

มีปรากฏ**ในคัมภีร์สารัตถัปปกาสินี** 

ว่า

โย โข วกุกลิ ธมุมนุติ อิธ ภควา "ธมุมกาโย โข มหาราช ตถาคโตติ วุตฺตํ ธมุมกายตํ ทสฺเสติ. นววิโธ หิ โลกุตฺตรธมฺโม ตถาคตสส กาโย นาม. ๒๘

แปลความว่า

<sup>🏜</sup> คัมภีร์สารัตถปกาสินี อรรถกถาสังยุตตนิกาย ขันธวารวรรค เล่ม ๒ หน้า ๓๔๒–๓๔๓.

ในคำว่า "โยโข วกุกลิธมุม" นี้ พึงทราบว่า พระผู้มีพระภาคเจ้าทรง แสดงความที่พระองค์เป็นธรรมกาย ที่ตรัสไว้ว่า "ขอถวายพระพรมหาบพิตร ธรรมกายแล คือ พระตถาคต" ความจริง โลกุตตรธรรม ๙ อย่าง ชื่อว่า เป็น พระวรกายของพระตถาคต.

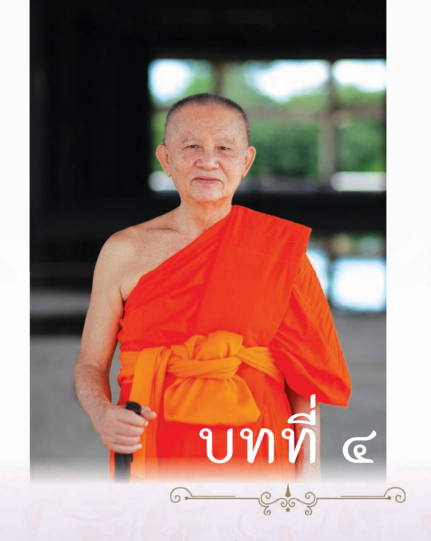
มคุคผลานิ จ อสงุขตา จ ธาตุ อิเม ธมฺมา โลกุตฺตรา ฯ ๒๙

แปลความว่า

คำว่า "โลกุตตรธรรม ๙ อย่าง" ได้แก่ มรรค ๔ ผล ๔ และพระนิพพานธาตุ (อสังขตธาตุ) ๑.

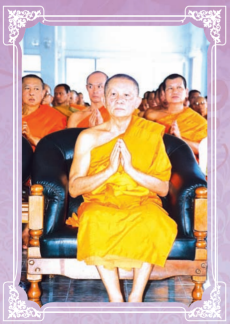
เพราะเหตุนั้น ธรรมกายที่บรรลุพระอรหัตตผลแล้วนั่นเอง เป็นธรรมที่ทรงคุณธรรมของพระนิพพาน คือ พระนพโลกุตตรธรรม ๙ ประการ เป็น พระนิพพานธาตุ โดยความหมายเดียวกันกับ นิโรธธาตุ อันเป็นอสังขตธรรม ที่ไม่ปรากฏความเกิด ไม่ปรากฏ ความเสื่อมสลาย และเมื่อตั้งอยู่ก็ไม่ปรากฏความแปรปรวน และเป็นอัตตาองค์จริง คือ พระตถาคตเจ้า พระอรหันตเจ้า.

๒๙ พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๓๔ (อภิธรรมปิฎก) ข้อ ๗๐๖ หน้า ๒๗๘.



ศรัทธาการศึกษาสัมมาปฏิบัติ ถึงธรรมกาย และพระนิพพานของพระพุทธเจ้า (ต่อ)







# ศรัทธาการศึกษาสัมมาปฏิบัติ ถึงธรรมกาย และพระนิพพานของพระพุทธเจ้า (ต่อ)

# ๑. เรื่อง พระนิพพาน

สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสสอนให้เว่ในยสัตว์ คือ สัตว์โลกที่พอจะสอนให้รู้ – ให้เข้าใจ เพื่อให้อาศัยตนโลกิยะ หรือ ตนโดยสมมติศึกษาสัมมาปฏิบัติสมถวิปัสสนาตามแนวสติปัฏฐาน ๔ ให้ถึง คือ เป็นตนโลกุตตระ อันเป็น ตนโดยปรมัตถ์ ให้เป็นเกาะ – เป็นที่พึ่ง เป็นที่ไป คือ เพื่อให้บรรลุมรรค ๔ ผล ๔ และนิพพาน ๑ รวมเป็น พระนพโลกุตตรธรรม ๙ ประการนั้น คือ "ธรรมกาย" อันเกิดแต่การปฏิบัติธรรมได้เข้าถึง ได้รู้ ได้เห็น (แจ้ง) และได้เป็น "ธรรมกาย" นี้แหละ คือ ตนแท้ – ตนโลกุตตรธรรม กล่าวคือ ตนโดยปรมัตถ และเป็น "อสังขตธรรม"

ความเห็นแจ้งแทงตลอดนั้น เป็นไปโดยอาการตรัสรู้ พระอริยสัจจ์ ๔ ด้วยญาณ ๓ คือ สัจจญาณ กิจจญาณ และ กตญาณ มีอาการ ๑๒ ด้วยความเห็นแจ้งแทงตลอด พระอริยสัจจ์ ๔ ด้วยญาณเดียวโดยความเป็นของแท้ด้วยอาการ ๑๖ ว่า ในบรรดาอริยสัจจ์ทั้ง ๔ นั้น ทุกขอริยสัจจ์ ทุกขสมุทัยอริยสัจจ์ และทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจจ์ เป็น สังขตธรรม ที่ปรากฏ ความเกิด (อุปฺปาโท ปญฺญายติ) ๑ ปรากฏความเสื่อมสลาย (วโย ปญฺญายติ) ๑ เมื่อตั้งอยู่ปรากฏความแปรปรวน (จิูตสฺส อญฺญฺถตฺตํ ปญฺญายติ) ๑ ส่วน นิโรธอริยสัจจ์ นั้น เป็นอสังขตธรรม ที่ไม่ปรากฏความเกิด (น อุปฺปาโท ปญฺญายติ) ๑ ไม่ปรากฏความเสื่อมสลาย (น วโยปญฺญายติ) ๑ และเมื่อตั้งอยู่ ไม่ปรากฏความแปรปรวน (น จิูตสฺส อญฺญฺถตฺตํ ปญฺญายติ) ๑ "°

นิโรธอริยสัจจ์ โดยความเป็นอสังขตธรรม นั่นแหละ คือ "นิโรธธาตุ" ที่มีความหมายเดียวกันกับ "พระนิพพานธาตุ" อันสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ตรัสรู้ และได้ทรงบรรลุ คือ มรรค ๔ ผล ๔ พระนิพพาน ๑ รวมเรียกว่าพระนพโลกุตตรธรรม ๘ (ประการ) แล้ว ก็คือ "ธรรมกาย" ที่พระพุทธองค์ได้ทรงแสดง พระองค์ว่า เป็น "ธรรมกาย" อันเป็นตนโลกุตตร ตนโดยปรมัตถ์ นั่นเอง

<sup>&</sup>quot; พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๓๑ ขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทา มรรค ข้อ ๕๔๙ หน้า ๔๕๓–๔๕๔.

พระนิพพานนั้น บัณฑิตพึงเข้าใจความหมาย โดย ๓ นัย คือ

๑. คุณธรรม ของพระอริยเจ้า และสภาวะพระนิพพาน

คุณธรรมของพระอริยเจ้าผู้บรรลุ พระนิพพานธรรมนั้น คือ มรรค ๔ ผล ๔ และนิพพาน ๑ เป็นคุณธรรมของพระอริยเจ้า ๔ ระดับ คือ

๑. ก. คุณธรรมของพระโสดาบันบุคคลผู้ละ สัญโญชน์ (คือ กิเลสเครื่องร้อยรัดให้ติดอยู่กับโลกอัน เป็นทุกข์) เบื้องต่ำ ๓ ด้วยพระโสดาปัตติมรรค การปฏิบัติ เพื่อบรรลุโสดาปัตติผล ได้แก่ ละสักกายทิฏฐิ (ความเห็น ว่าเป็นตัวของตนเป็นเหตุให้ยึดถือตัวตนด้วยตัณหา และทิฏฐิ) วิจิกิจฉา (ความลังเลสงสัยเป็นเหตุให้ไม่แน่ใจในปฏิปทา เครื่องดำเนิน คือ ในธรรมปฏิบัติโดยทางสายกลาง ได้แก่ ศีล-สมาธิ-ปัญญา เป็นต้น) สีลัพพตปรามาส (ถือศีลพรต อย่างงมงาย เช่น ถือว่า เพียงประพฤติศีล และวัตร ให้เคร่งครัด ก็พอที่จะบริสุทธิ์ หลุดพ้นได้ เพราะไม่เข้าใจ ความหมายของไตรสิกขา คือ ศีล-สมาธิ-ปัญญา อันมีนัยอยู่ในอริยมรรคมืองค์ ๘)



- ๑. ข. คุณธรรมของพระสกทาคามีบุคคล ผู้ละ สัญโญชน์ เบื้องต่ำ ๓ ได้ แล้วยังกิเลสอันมีโลภะ/ราคะ โทสะ โมหะ ให้เบาบางลงจากระดับพระโสดาบันบุคคล
- ๑. ค. คุณธรรมของพระอนาคามีบุคคล ผู้ละ สัญโญชน์ (อันเป็นทางให้บรรลุพระอนาคามิผล) เบื้องต่ำ ได้อีก ๒ คือ ละกามราคะ (ความกำหนดยินดีในกาม) ๑ ปฏิฆะ (ความขัดใจ ขึ้งเคียด แค้นเคือง หรือ หงุดหงิด ด้วยอำนาจโทสะ) ๑
- ๑. ง. คุณธรรมของพระอรหันตบุคคล ผู้ละ สัญโญชน์ (อันเป็นทางให้บรรลุพระอรหัตตผล) เบื้องสูง ๕ (รวมเป็นญาณละสัญโญชน์ได้ทั้ง ๑๐) ได้แก่ รูปราคะ (ความติดใจในรูปธรรมอันประณีต) ๑ อรูปราคะ (ความติดใจในอรูปธรรมอันประณีตอย่างยิ่ง) ๑ มานะ (ความถือตัว ถือตน ว่า ตัวเป็นโน่นเป็นนี่) ๑ อุทธัจจะ (ความฟุ้งซ่าน) ๑ และอวิชชา (ความไม่มีวิชชา ให้รู้แจ้ง เห็นแจ้งชัดในสภาวธรรมและอริยสัจจธรรมตามความ เป็นจริง) ๑

๑. จ. คุณลักษณะ/สภาวะพระนิพพานธาตุนั้น ท่านพระธรรมเสนาบดีสารีบุตรได้แสดงไว้ในวิปัสสนากถา ๔๐ ข้อ มีเป็นต้นว่า "เมื่อภิกษุพิจารณาเห็นเบญจขันธ์ โดยความมีอาพาธ ย่อมได้อนุโลมขันติ เมื่อพิจารณา เห็นว่า ความดับแห่งเบญจขันธ์ เป็นนิพพานไม่มีอาพาธ ย่อมหยั่งลงสู่สัมมัตตนิยาม" คือ เที่ยงต่อการบรรลุ มรรคผลนิพพาน (อธิบายความว่า ย่อมหยั่งลงสู่มรรคญาณ ผลญาณ) ดังพระธรรมภาษิตในวิปัสสนากถา ปัญญา

กตเม จตุตาฬีสาย อากาเรหิ อนุโลมิก์ขนุตีปฏิลภติกตเมหิจตุตาฬีสาย อากาเรหิ สมุมตุตนิยาม โอกุกมติฯ ปญจกุขนุเธ อนิจุจโต ทุกุขโต โรคโต คณุฑโต สลุลโต อฆโต อาพาธโต ปรโต ปโลกโต อีติโต อุปทุทวโต ภยโต อุปสคุคโต จลโต ปภงคโต อทุธุวโต อตุตาณโต อเลณโต อสรณโต ริตุตโต ตุจุฉโต สุญญโต อนตุตโต อาทีนวโต วิปริณามธมุมโต อสารกโต อฆมูลโต วธกโต วิภวโต สาสวโต สงขตโต มารามิสโต ชาติธมมโต

<sup>&</sup>quot;" พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๓๑ ขุททกนิกาย ปาฏิกวรรค ข้อ ๗๓๘ หน้า ๖๒๙–๖๓๔.

ชราธมุมโต พุยาธิธมุมโต มรณธมุมโต โสกธมุมโต ปริเทวธมุมโต อุปายาสธมุมโต สงุกิเลสิกธมุมโต

ปญจกุขนุเธ อนิจุจโต ปสุสนุโต อนุโลมิก ขนุตี ปฏิลภติ ปญจนุน ขนุธาน นิโรโธ นิจุจ์ นิพุพานนุติ ปสุสนุโต สมุมตุตนิยาม โอกุกมติ

ปญจกุขนุเธ ทุกุขโต ปสฺสนฺโต อนุโลมิก ขนฺตึ ปฏิลภติ ปญฺจนฺนํ ขนฺธานํ นิโรโธ สุขํ นิพฺพานนฺติ ปสฺสนฺโต สมฺมตฺตนิยามํ โอกฺกมติ...ฯลฯ

แปลความว่า

ภิกษุย่อมได้อนุโลมขันติ ด้วย อาการ ๔๐ อะไรบ้าง ย่างลงสู่สัมมัตต-นิยาม ด้วยอาการ ๔๐ อะไรบ้าง

ภิกษุพิจารณาเห็นเบญจขันธ์ โดยความเป็นของ**ไม่เที่ยง ๑ เป็นทุกข์ ๑** เป็นโรค ๑ เป็นดังหัวฝี ๑ เป็นดังลูกศร ๑



เป็นความลำบาก ๑ เป็นอาพาส ๑ เป็น อย่างอื่น ๑ เป็นของชำรุด ๑ เป็น เสนียด ๑ เป็นอุบาทว์ ๑ เป็นภัย ๑ เป็นอุปสรรค ๑ เป็นความหวั่นไหว ๑ เป็นของผุพัง ๑ เป็นของไม่ยั่งยืน ๑ เป็นของไม่มีอะไรต้านทาน ๑ เป็นของ ไม่มีอะไรป้องกัน ๑ เป็นของไม่เป็น ที่พึ่ง ๑ เป็นของว่าง ๑ เป็นของเปล่า ๑ เป็นของสูญ ๑ **เป็นอนัตตา ๑** เป็นโทษ ๑ เป็นของมีความแปรปรวนไปเป็นธรรมดา ๑ เป็นของหาสาระมิได้ ๑ เป็นมูลแห่ง ความลำบาก ๑ เป็นดังเพชฌฆาต ๑ เป็นความเสื่อมไป ๑ **เป็นของมีอาสวะ ๑ เป็นของอันปัจจัยปรุงแต่ง ๑** เป็นเหยื่อ แห่งมาร ๑ **เป็นของมีความเกิดเป็น** ธรรมดา ๑ เป็นของมีความแก่เป็น รรรมดา ๑ เป็นของมีความป่วยไข้ เป็นธรรมดา ๑ เป็นของมีความตาย **เป็นธรรมดา** ๑ เป็นของมีความเศร้าโศก เป็นธรรมดา ๑ เป็นของมีความร่ำไร เป็นธรรมดา ๑ เป็นของมีความคับแค้น เป็นธรรมดา ๑ เป็นของ มีความเศร้าหมอง เป็นธรรมดา ๑

เมื่อพิจารณาเห็นเบญจขันธ์ โดยความเป็นของไม่เที่ยง ย่อมได้อนุโลม ขันติ เมื่อพิจารณาเห็นว่า ความดับแห่ง เบญจขันธ์ เป็น นิพพานเที่ยงแท้ ย่อมย่าง ลงสู่สัมมัตตนิยาม

เมื่อพิจารณาเห็นเบญจขันธ์ โดยความเป็นทุกข์ ย่อมได้อนุโลมขันติ เมื่อพิจารณาเห็นความดับแห่งเบญจขันธ์ เป็นนิพพานเป็นสุข ย่อมย่างลงสู่สัมมัตต นิยาม ๆลๆ

พระธรรมภาษิตใน วิปัสสนากถานี้ แสดงอาการบรรลุ มรรค ผล นิพพาน ว่า เมื่อภิกษุพิจารณาเห็นเบญจขันธ์โดย ความเป็นของไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตาเป็นธรรมที่ไม่มี แก่นสารสาระ เป็นธรรมที่ประกอบด้วยปัจจัยปรุงแต่ง คือ สังขตธรรม เป็นธรรมที่ต้องเกิด – แก่ – เจ็บ – ตาย ... ฯลฯ ย่อมได้อนุโลมขันติ คือ เห็นแจ้งแทงตลอดในพระไตรลักษณ์ ภูมิจิตสูงขึ้นสู่ อนุโลมญาณต่อเมื่อภิกษุตกกระแสพระนิพพานพิจารณาเห็น ความดับแห่งเบญจขันธ์ของพระอรหันต์ผู้ดับขันธปรินิพพาน ด้วยอนุปาทิเสสนิพพานธาตุในอายตนนิพพานจึงเห็นแจ้งชัด ด้วยญาณรัตนะของพระธรรมกาย ว่า พระนิพพานธาตุของ พระอรหันต์สัมมาสัมพุทธเจ้า พระอรหันต์ปัจเจกพุทธเจ้า และ



พระอรหันต์สาวก (ผู้ดับขันธปรินิพพาน ด้วยอนุปาทิเสสนิพพานธาตุ นั้นนั่นแหละ เป็น นิพพานที่เที่ยง เป็นสุข เป็นปรมัตถัง (อัตตาแท้) เป็นธรรมที่มีแก่นสารสาระ เป็นพระนิพพานธรรมที่ไม่ประกอบด้วย ปัจจัยปรุงแต่ง คือ อสังขตธรรม เป็นอมตธรรมที่ไม่มีความเกิดใหม่ ไม่มีความแก่ ไม่มีความเจ็บไข้ (ไม่อาพาธ) และไม่ตาย เป็น (อมตธรรม) ฯลฯ ๔๐ ข้อ นั้นนั่นเอง จึงหยั่งลงสู่สัมมัตตนิยาม คือ เที่ยงต่อการบรรลุมรรค – ผล – นิพพาน ได้แก่ หยั่งลงในขณะมรรคญาณ ผลญาณ ตามระดับภูมิธรรมที่ปฏิบัติได้

## ๒. เรื่อง พระนิพพานธาตุ : ธรรมที่ทรงคุณธรรม และสภาวะพระนิพพาน

### ๒.๑ พระนิพพานธาตุ ๒ อย่าง

พระนิพพานธาตุ ได้แก่ วิราคธรรม อัน เป็นที่สิ้นไปแห่งสรรพกิเลสนี้ได้ในความหมายว่า "วิราคธรรม ธรรมอันออกแล้วจากตัณหา" และ ดังพระพุทธดำรัสว่า

> เทฺวมา ภิกฺขเว นิพฺพานธาตุโย, กตมา เทฺว สอุปาทิเสสา จ นิพฺพานธาตุ อนุปาทิเสสา จ นิพฺพานธาตุ. ""

<sup>&</sup>quot; พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๒๕ ขุททกนิกาย อิติวุตตกะ ข้อ ๒๒๒ หน้า ๒๕๘–๒๕๙.

#### แปลความว่า

ภิกษุทั้งหลาย นิพพานธาตุ ๒ ประการ นี้, ๒ ประการ เป็นไฉน คือ สอุปาทิเสสนิพพานธาตุ ๑ อนุปาทิเสสนิพพานธาตุ ๑.

ตามพระพุทธดำรัสข้างต้นนี้ **พระนิพพานธาตุ** มี ๒ ประการ คือ

### ๒.๑ ก. สอุปาทิเสสนิพพานธาตุ

คือ พระนิพพานธาตุของพระอรหันต์ ที่ยังครองเบญจขันธ์อยู่ (ยังมีชีวิตอยู่) ได้ในพระบาลีว่า

กตมา จ ภิกุขเว สอุปาทิเสสา นิพุพานธาตุ
อิธ ภิกุขเว ภิกุขุ อรห์ โหติ ขีณาสโว
วุสิตุวา กตกรณีโย โอหิตภาโร
อนุปฺปตฺตสทตฺโถ ปริกุขีณภวส์โยชโน
สมุมทญญา วิมุตฺโต ตสฺส ติฏฺฐนฺเตว
ปญฺจินฺทฺริยานิ เยสํ อวิฆาตตฺตา
มนาปามนาปํ ปจฺจนุโภติ สุขทุกฺขํ
ปฏิสํเวทยติ ตสฺส โย ราคกฺขโย
โทสกฺขโย โมหกฺขโย อยํ วุจฺจติ ภิกฺขเว
สอุปาทิเสสานิพฺพานธาตุ... ๓เปฯ...

## เอกา หิ ธาตุ อิธ ทิฎฐธมุมิกาส อุปาทิเสสา ภวเนตฺติสงฺขยา. ""

#### แปลความว่า

ภิกษุทั้งหลาย **ก็ สอุปาทิเสส นิพพานธาตุ** เป็นไฉน **ภิกษุในพระธรรมวินัยนี้ เป็นพระอรหันตขีณาสพ** อยู่จบ พรหมจรรย์ ทำกิจที่ควรทำเสร็จแล้ว ปลงภาระลงได้แล้ว บรรลุประโยชน์ ของตนแล้ว มีสังโยชน์ในภพสิ้นรอบแล้ว หลุดพ้นแล้วเพราะรู้โดยชอบ **ภิกษุนั้น** ย่องแสวยอารงเก์ทั้งที่พึงใจ และไง่พึงใจ ยังเสวยสุขและทุกข์อยู่ เพราะความที่ อินทรีย์ ๕ ทั้งหลายของเธอตั้งอยู่นั่นเอง เป็นธรรมชาติไม่บุบสลาย ภิกษุทั้งหลาย เราเรียกความสิ้นไปแห่งราคะ ความสิ้นไป แห่งโทสะ ความสิ้นไปแห่งโมหะนี้ ของภิกษุนั้น ว่าเป็น สอุปาทิเสส นิพพานธาตุ...ฯลฯ..

<sup>&</sup>quot;" พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๒๕ ขุททกนิกาย อิติวุตตกะ ข้อ ๒๒๒ หน้า ๒๕๘-๒๕๙.

ธาตุอย่างหนึ่งแล เป็นไปในธรรม
อันแลเห็นแล้ว (คือ ในอัตภาพปัจจุบัน)
ในโลกนี้ ชื่อว่า (นิพพานธาตุ) มีอุปาทิ
(เบญจขันธ์) ยังเหลือเพราะสิ้นตัณหา
อันนำไปสู่ภพ.

๒.๑ ข. อนุปาทิเสสนิพพานธาตุ

คือ พระนิพพานธาตุของพระอรหันต์ ที่เบญจขันธ์แตกทำลายแล้ว (ตาย) ดังพระบาลีว่า

กตมา จ ภิกุขเว อนุปาทิเสสา นิพพานธาตุ อิธ ภิกุขเว ภิกุขุ อรห์ โหติ ขีณาสโว วุสิตวา กตกรณีโย โอหิตภาโร อนุปปตฺตสทตฺโถ ปริกุขีณภวส์โยชโน สมฺมทญญา วิมุตฺโต ตสฺส อิเธว ภิกุขเว สพฺพเวทยิตานิ อนภินนฺทิตานิ สีติ ภวิสฺสนฺติ อยํ วุจฺจติ ภิกุขเว อนุปาทิเสสา นิพฺพานธาตฺ...ๆเปๆ

# อนุปาทิเสสา ปน สมฺปรายิกา ยมฺหิ นิรุชฺฌนฺติ ภวานิ สพฺพโส. 📽

#### แปลความว่า

ภิกษุทั้งหลาย **ก็ อนุปาทิเสส นิพพานธาต**ุ เป็นไฉน **ภิกษุในพระธรรมวินัยนี้** เป็นพระอรหันตขีณาสพ อยู่จบ พรหมจรรย์ ทำกิจที่ควรทำเสร็จแล้ว ปลงภาระลงได้แล้ว บรรลุประโยชน์ ของตบแล้ว ที่สังโยชบ์ในภพสิ้นรอบแล้ว หลุดพ้นแล้วเพราะรู้โดยชอบ เวทนา ทั้งปวงในอัตภาพนี้แหละของภิกษุนั้น **เป็นธรรมชาติ** (อันกิเลสทั้งหลายมีตัณหา เป็นต้น) ให้เพลิดเพลินมิได้แล้ว จัก (ดับ) เย็น ภิกษุทั้งหลาย นี้เราเรียกว่า อนุปาทิเสสนิพพานธาตุ...ฯลฯ ส่วนธาตุเป็นไปในธรรมอันจะพึ่งถึง ข้างหน้า เป็นที่ซึ่งภพทั้งหลายดับโดย ประการทั้งปวง เป็น (นิพพานธาตุ) หาอุปาทิ (เบญจขันธ์) เหลือมิได้.

(dn)

<sup>&</sup>quot; พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๒๕ ขุททกนิกาย อิติวุตตกะ ข้อ ๒๒๒ หน้า ๒๕๘.

อนึ่ง พระธรรมปาลเถระ ได้อรรถาธิบาย
"พระนิพพานธาตุ" ตามพระพุทธดำรัสนี้ว่า "เป็นธรรม
ที่ทรงสภาวะพระนิพพาน" ดังมีปรากฏในคัมภีร์
ปรมัตถที่ปนี ว่า

ตเทว นิสฺสตฺตนิชฺชีวฏูเฐน สภาว-ธารณฏเฐน จ ธาตุติ นิพฺพานธาตุ. ""

แปลความว่า

พระนิพพานนั้นนั่นเอง ชื่อว่า เป็นธาตุ เพราะความหมายว่าไม่มีสัตว์ และไม่มีชีวะ และเพราะความหมายว่า เป็นธรรมที่ ทรงสภาวะ (พระนิพพาน)ไว้ เพราะเหตุนั้น จึงชื่อว่าพระนิพพานธาตุ.

พระนิพพานนั้น เป็นสภาวะที่สูญแต่กิเลส อวิชชา ตัณหา อุปาทาน และสูญจากสังขาร ได้แก่ อัตตาโลกิยะทั้งปวง จึงชื่อว่า "อัคคสูญ" คือ ความสูญ อันเป็นเลิศจากตน (โลกิยอัตตา) และสิ่งที่เนื่องด้วย ตนนั้น และอีกอย่างหนึ่ง คือ สูญจากสังขาร (ความปรุงแต่ง) ทั้งปวง ซั นี้ได้ในกรณีพระอเสขมุนีผู้บรรลุ "สอุปาทิเสส

<sup>🗝</sup> อรรถกถาขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทามรรค ภาค ๒ หน้า ๒๗๙



<sup>👊</sup> ปรมัตถที่ปนี่ อรรถกถา ขุททกนิกาย อิติวุตตกะ หน้า ๑๘๘.

นิพพานธาตุ" แต่ยังคงเบญจขันธ์อยู่ และชื่อว่า "ปรมัตถสูญ" คือ ความสูญอันเป็นประโยชน์สูงสุด เพราะไม่มีสังขารทั้งปวง กล่าวคือ ไม่มีทั้งความปรุงแต่ง และทั้งเบญจขันธ์ นี้ได้กรณีพระอเสขมุนีผู้ดับเบญจขันธ์ แล้ว (ตาย) และปรินิพพานด้วย "อนุปาทิเสสนิพพานธาตุ" อันเป็นอมตธรรมที่ไม่มีความเกิด แก่ เจ็บ ตาย อีกต่อไป จึงชื่อว่า เป็นสภาพ "เที่ยง (นิจุจ์)" "เป็นบรมสุข (ปรม สุข์)" และ "ยั่งยืน/มั่นคง (ธุว / สสุสต์)"

พระนิพพานธาตุที่ทรงสภาวะพระนิพพาน หาได้สูญสิ้นหมดไปด้วยไม่ อุปมาดังเรือนว่าง หม้อว่าง มิได้หมายความว่า เรือนและหม้อไม่มี หรือสูญสิ้นไปหมดไป เพียงแต่ว่า เรือนหรือหม้อนั้นว่างจากสิ่งอื่น อันไม่มี แก่นสารสาระในความเป็นเรือนหรือหม้อนั้น เท่านั้น

<sup>🗝</sup> อรรถกถาขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทามรรค ภาค ๒ หน้า ๒๗๙

#### ๓. อายตนะ คือ พระนิพพาน

เป็นที่สถิตอยู่ของพระนิพพานธาตุของ พระพุทธเจ้า พระอรหันต์ที่ท่านนิพพานแล้วด้วย อนุปาทิเสสนิพพานธาตุ เพราะเหตุนั้นพระผู้มีพระภาคเจ้า จึงตรัสคำว่า "เต ยนฺเต อจฺจฺตํ ฐานํ ยตฺถ คนฺตฺวาน โสจเร" แปลความว่า "พระนิพพานเป็นสถานที่ที่ไม่มี การเปลี่ยนแปลงอีก พระอริยเจ้าพระอรหันต์ ผู้ไปถึง พระนิพพานแล้วไม่ต้องเศร้าโศก" ดังพระพุทธดำรัส ว่า

อหึสกา เย มุนโย นิจุจ กาเยน ส่วุตา เต ยนติ อจุจุต์ ฐาน ยตุถ คนุตฺวา น โสจเร. ๓๘ แปลความว่า

พระมุนีเหล่าใด ผู้ไม่เบียดเบียน สำรวมแล้วด้วยกายเป็นนิตย์ พระมุนี เหล่านั้น ย่อมไปสู่สถานที่อันไม่จุติ ซึ่งเป็นที่ไปแล้วไม่เศร้าโศก.

(යන

<sup>🏻</sup> พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๒๕ ขุททกนิกาย ธรรมบท คาถา ข้อ ๒๗ หน้า ๔๕.

## พระพุทธดำรัสนี้ พระพุทธโฆษาจารย์ ได้อรรถา ธิบายไว้ในคัมภีร์ **ธัมมปทัฏฐกถา** ว่า

อจจุตนฺติ สสฺสต์. ฐานนฺติ อกุปฺปฏฺฐานํ ธุวฏฺฐานํ. ยตฺถาติ ยสฺมึ คนฺตฺวา น โสจนฺติ น วิหญฺญนฺติ. ตํ นิพฺพานฏฺฐานํ คจฉนฺตีติ อตโถ. ๓๙

#### แปลความว่า

บทว่า อจุจุต์ คือ เที่ยง. บทว่า ฐานิ ได้แก่ สถานที่อันไม่กำเริบ คือ สถานที่ อันยั่งยืน. บทว่า ยตุถ เป็นต้น มีความว่า พระมุนีทั้งหลายย่อมไปสู่ สถานที่ คือ พระนิพพาน ซึ่งเป็นที่ (พระอเสขมุนี ทั้งหลาย) ไปแล้ว ไม่เศร้าโศก คือ ไม่เดือดร้อน.

สถานที่นั้นอยู่พ้นภพภูมิอันเป็นโลกิยะทั้งสิ้น จึงชื่อว่า "โลกุตตรภูมิ" ไม่มีโลกนี้โลกหน้า และทั้งไม่มี พระจันทร์และพระอาทิตย์ทั้ง ๒ ในอายตนะ (คือ พระนิพพาน) นั้น

<sup>്</sup>ത് คัมภีร์ธัมมปทัฏฐกถา อรรถกถาขุททกนิกาย ธรรมบทคาถา ภาค ๖ หน้า ๑๘๐.

การเข้าถึง และ รู้-เห็นอายตนะ (คือ พระนิพพาน) นั้นได้ ด้วยอายตนะ (เครื่องเชื่อมต่อ) ที่ละเอียดเสมอกัน ได้แก่ ญาณรัตนะของพระธรรมกายที่ละเอียด บริสุทธิ์ ผ่องใส ละอุปาทานในเบญจขันธ์ของกายโลกิยะ และปล่อยวางความยินดีในฌานสมาบัติได้แม้เพียง ชั่วคราวเป็นวิกขัมภนวิมุตติ ขึ้นไป ถึงธรรมกายที่ บรรลุมรรค ผล นิพพาน (ธาตุ) แล้วเท่านั้นอายตนะอื่น ได้แก่ จักขุวิญญาณ ของมนุษย์ ทิพย์ พรหม อรูปพรหม ไม่อาจเข้าถึง และรู้-เห็น อายตนะ (คือ พระนิพพาน) นี้ ได้เลยพระพุทธองค์จึงได้ตรัสว่า

อธิคโต โข มยายํ ธมฺโม คมฺภีโร ทุทฺทโส ทุรนุโพโธ สนฺโต ปณีโต อตกฺกาวจโร นิปุโณ ปณฺฑิตเวทนีโย. «°

แปลความว่า

ธรรมที่เราบรรลุแล้วนี้แล เป็นสภาพลึกซึ้ง เห็นได้ยาก ตรัสรู้ ตามได้ยาก เป็นธรรมสงบระงับ ประณีต ไม่เป็นวิสัยที่หยั่งลงได้ด้วยตรรกะ เป็นธรรมละเอียด อันบัณฑิตจะพึง รู้แจ้งได้.

<sup>ം</sup> พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๔ วินัยปิฎก มหาวรรค ข้อ ๗ หน้า ๘.

อายตนะ (คือ พระนิพพาน)
อันเป็นสถานที่ที่ไม่มีความทุกข์ (คือ
เป็นสุข) มีอยู่ ดังพระพุทธดำรัสว่า
อตุถิ ภิกุขเว ตทายตน ยตุถ เนว
ปฐวี น อาโป น เตโช น วาโย น
อากาสานญจายตน น วิญญาณญจายตน น อากิญจญญายตน น เนวสญญา
นาสญญายตน นาย โลโก น ปรโลโก น อุโภ จนุทิมสุริยา., ตมห ภิกุขเว
เนว อาคตี วทามิ น คตี น ฐิตี น จุตี น อุปปตฺตี, อปฺปติฏฐ อปฺปวตฺต อนารมมณเมว ต เอเสวนโต ทุกขสส. ๔๑

#### แปลความว่า

ภิกษุทั้งหลาย อายตนะ (คือ พระนิพพาน) นั้น มีอยู่ ดิน น้ำ ไฟ ลม อากาสานัญจายตนะ วิญญาณัญจายตนะ อากิญจัญญายตนะ เนวสัญญานาสัญญาย ตนะ โลกนี้ โลกหน้า พระจันทร์และ พระอาทิตย์ทั้งสอง ย่อมไม่มีในอายตนะ

<sup>🐃</sup> พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๒๕ ขุททกนิกาย อุทาน ข้อ ๑๕๘ หน้า ๒๐๖–๒๐๗.



(นิพพาน) ใด, ภิกษุทั้งหลาย เราย่อม ไม่กล่าวซึ่งอายตนะ (พระนิพพาน) นั้นว่า เป็นการมา เป็นการไป เป็นการตั้งอยู่ เป็นการจุติ เป็นการอุบัติ, อายตนะ (พระนิพพาน) นั้น หาที่ตั้งอาศัยมิได้ มิได้เป็นไป หาอารมณ์มิได้ นี้แล เป็น ที่สุดแห่งทุกข์.

คำว่า **"อายตนะ"** แปลความว่า **"ที่สถิตอยู่"** (วาสฏฐาน) ดังปรากฏในคัมภีร์อภิธานัปปที่ปีกา ว่า

อายตน ศัพท์ 🐃 เป็นไปในความหมาย คือ

- (๑) ประเทศที่เกิด (สญชาติเทส)
- **(๒) เหตุ** (เหตุ)
- (๓) ที่สถิตอยู่ (วาสฏฐาน)
- (๔) บ่อเกิด (อากร)
- (๕) ที่ประชุม (สโมสรณฏฐาน)
- (**๖) ยังบทให้เต็ม** (ปทปูรณ).

<sup>&</sup>quot; พระเจ้าวรวงศ์เธอ กรมหลวงชินวรสิริวัฒน์ สมเด็จพระสังฆราชเจ้า วัดราชบพิธ, พระคัมภีร์อภิธานัปปที่ปีกา, พิมพ์ครั้งที่ ๓ (กรุงเทพ:โรงพิมพ์ มหามกุฎราชวิทยาลัย, ๒๕๓๐), หน้า ๒๒๖.

คำว่า "การไป" ในความหมายนี้ มิใช่กิริยา การไปที่ปรากฏมีใน สังขาร/สังขตธรรม (ธรรมที่เป็นไป ในภูมิทั้ง ๓ คือ กามาวจรภูมิ รูปาวจรภูมิ และ อรูปาวจรภูมิ เพราะเป็นกิริยาการไปที่เกี่ยวเนื่องด้วยสังขาร/สังขตธรรม เช่น การไปจากสถานที่หนึ่งสู่สถานที่หนึ่ง หรือการไป ด้วยฤทธิ์ที่มีฌานสมาบัติเป็นบาทเป็นต้น) แต่เป็นการไป ด้วยญาณรัตนะของพระธรรมกายของ พระอเสขมุนี ทั้งหลายนั่นเอง.

อนึ่ง ตามพระพุทธดำรัสที่ยกมาแสดงไว้นี้ พระพุทธองค์ตรัส หมายถึง สถานที่สถิตอยู่ของ พระนิพพานธาตุ อันเป็นอมตธรรมของพระอเสขมุนี คือ ของพระตถาคตอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า พระปัจเจก พุทธเจ้า และของพระอรหันตสาวกของพระพุทธเจ้า ซึ่งดับเบญจขันธ์แล้วเข้าปรินิพพานด้วยอนุปาทิเสส นิพพานธาตุที่ทรงสภาวะพระนิพพาน นั่นเอง

# ๔. เรื่อง อาการตรัสรู้ ของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า

สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ตรัสกะโพธิราชกุมาร ในโพธิราชกุมารสูตร ราชวรรค มีความว่า 🐃

#### ๔.๑ การบรรลุฌาน ๔

ดูก่อนราชกุมาร ครั้นตถาคตบริโภค อาหารหยาบ ฟื้นกำลังคืนได้แล้ว ก็สงัดแล้ว จากกาม สงัดแล้วจากอกุศลธรรม **ได้บรรลุ ปฐมฌาน**ที่มีวิตก มีวิจาร มีปีติ และสุขอันเกิด แต่วิเวกอยู่

ได้บรรลุทุติยฌานที่มีความผ่องใส ในภายใน มีภาวะที่จิตเป็นเอกผุดขึ้น ไม่มีวิตก ไม่มีวิจาร เพราะวิตกวิจารสงบไป มีปีติและสุข อันเกิดแต่สมาธิอยู่

มีอุเบกขา มีสติ มีสัมปชัญญะ เสวยสุข ด้วยนามกาย (คือ จิตใจ) เพราะปีติสิ้นไป **ได้บรรลุ** ตติยฌานที่พระอริยเจ้าทั้งหลายสรรเสริญว่า 'ผู้ได้ฌานนี้ เป็นผู้มีอุเบกขา มีสติ อยู่เป็นสุข' ดังนี้อยู่

സ്ല

<sup>&</sup>quot; พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๑๓ มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปัณณาสก์ ข้อ ๕๐๕–๕๐๘ หน้า ๔๕๙–๕๖๑.

ได้บรรลุจตุตถฌานที่ไม่มีทุกข์ไม่มีสุข มีสติบริสุทธิ์เพราะอุเบกขา เพราะละสุขละทุกข์ได้ และได้เพราะโสมนัสโทมนัสดับไปก่อนแล้วอยู่

#### ๔.๒ การบรรลุวิชชา ๓

ตถาคตนั้นเมื่อจิตเป็นสมาธิ บริสุทธิ์ ผ่องแผ้ว ไม่มีกิเลส ปราศจากอุปกิเลส อ่อน ควรแก่การงาน ตั้งมั่นไม่หวั่นไหวอย่างนี้ ได้ น้อมจิตไปเพื่อปุพเพนิวาสานุสติญาณ ตถาคต นั้นย่อมระลึกชาติก่อนได้เป็นอันมาก คือ ระลึกชาติได้หนึ่งชาติบ้าง สองชาติบ้าง ... ตถาคต นั้นย่อมระลึกชาติก่อนได้เป็นอันมากพร้อมทั้ง อาการพร้อมทั้งอุเทศด้วยประการฉะนี้ ดูก่อนราชกุมาร นี้เป็นวิชชาที่ ๑ ที่ตถาคต ได้บรรลุแล้วในปฐมยามแห่งราตรี อวิชชา ถูกกำจัดแล้ว วิชชาเกิดขึ้นแล้ว ความมืด ถูกกำจัดแล้ว แสงสว่างเกิดขึ้นแล้ว แก่ตถาคต ผู้ไม่ประมาท มีความเพียร มีจิตมุ่งนิพพานอยู่

ตถาคตนั้นเมื่อจิตเป็นสมาธิ บริสุทธิ์ ผ่องแผ้ว ไม่มีกิเลส ปราศจากอุปกิเลส อ่อน ควรแก่การงาน ตั้งมั่นไม่หวั่นไหวอย่างนี้ ได้น้อมจิต ไปเพื่อจุตูปปาตญาณ ตถาคตนั้นเห็นหมู่สัตว์ ผู้กำลังจุติ กำลังอุบัติ เลว ประณีต มีผิวพรรณดี มีผิวพรรณทราม ได้ดี ตกยาก ด้วยทิพยจักษุ อันบริสุทธิ์ล่วงจักษุวิสัยของมนุษย์ ... ย่อมรู้ชัด ซึ่งหมู่สัตว์ผู้เป็นไปตามกรรมได้ด้วยประการ ฉะนี้ ดูก่อนราชกุมาร นี้เป็นวิชชาที่ ๒ ที่ ตถาคตได้บรรลุแล้วในมัชฌิมยามแห่งราตรี อวิชชาถูกกำจัดแล้ว วิชชาเกิดขึ้นแล้ว ความมืด ถูกกำจัดแล้ว แสงสว่างเกิดขึ้นแล้ว แก่ตถาคต ผู้ไม่ประมาท มีความเพียร มีจิตมุ่งนิพพานอยู่

ตถาคตนั้นเมื่อจิตเป็นสมาธิ บริสุทธิ์ ผ่องแผ้ว ไม่มีกิเลส ปราศจากอุปกิเลส อ่อน ควรแก่การงาน ตั้งมั่นไม่หวั่นไหวอย่างนี้ ได้น้อมจิตไปเพื่ออาสวักขยญาณ ได้รู้ชัด ตามความเป็นจริงว่า 'นี้ทุกข์ นี้ทุกขสุทัย นี้ทุกขนิโรธ นี้ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา เหล่านี้ อาสวะ นี้อาสวสมุทัย นี้อาสวนิโรธ นี้อาสวนิโรธ คามินีปฏิปทา' เมื่อตถาคตนั้นรู้เห็นอย่างนี้ จิตก็



หลุดพ้นแล้วแม้จากกามาสวะ แม้จากภวาสวะ แม้จากอวิชชาสวะ เมื่อจิตหลุดพ้นแล้ว ก็มี ญาณหยั่งรู้ว่าจิตหลุดพ้นแล้ว รู้ชัดว่า 'ชาติสิ้นแล้ว พรหมจรรย์อยู่จบแล้ว กิจที่ควรทำได้ทำเสร็จแล้ว กิจอื่นเพื่อความเป็นอย่างนี้มิได้มีอีก' ดังนี้ ดูก่อนราชกุมาร นี้เป็นวิชชาที่ ๓ ที่ตถาคต ได้บรรลุแล้วในปัจฉิมยามแห่งราตรี อวิชชา ถูกกำจัดแล้ว วิชชาเกิดขึ้นแล้ว ความมืดถูกกำจัดแล้ว แสงสว่างเกิดขึ้นแล้ว แก่ตถาคตผู้ไม่ประมาท มีความเพียร มีจิตมุ่งนิพพานอยู่

# ๕. ตรัสสอนหลักวิธีปฏิบัติสมถวิปัสสนา เพื่อทำนิพพานให้แจ้ง

"ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุผู้ที่พอใจในความคลุกคลีกันเป็นหมู่ๆ, ยินดีในความคลุกคลีกันเป็นหมู่ๆ, ตามประกอบความพอใจในความ คลุกคลีกันเป็นหมู่ๆ, เป็นผู้พอใจในหมู่, ยินดีในหมู่, ตามประกอบ ความพอใจในหมู่อยู่แล้วหนอ เธอนั้น จักเป็นผู้โดดเดี่ยวยินดียิ่ง ในความสงัดเงียบนั้น ข้อนี้ ไม่เป็นฐานะที่มีได้.

เมื่อไม่เป็นผู้โดดเดี่ยวยินดียิ่งในความสงัดเงียบแล้ว **จักถือ** เอานิมิตแห่งสมาธิจิตวิปัสสนาจิตได้นั้น ข้อนี้ ก็ไม่เป็นฐานะ ที่มีได้.



เมื่อไม่ถือเอานิมิตแห่งสมาธิจิตวิปัสสนาจิตแล้ว จักยัง สัมมาทิฏฐิแห่งวิปัสสนาให้บริบูรณ์นั้น ข้อนี้ ก็ไม่เป็นฐานะที่มีได้.

เมื่อไม่ถือเอาสัมมาทิฏฐิแห่งวิปัสสนาให้บริบูรณ์แล้ว จักยังสัมมาสมาธิแห่งมรรคและผลให้บริบูรณ์นั้น ข้อนี้ ก็ไม่เป็น ฐานะที่มีได้.

เมื่อไม่ถือเอาสัมมาสมาธิแห่งมรรคและผลให้บริบูรณ์แล้ว จักละสังโยชน์ทั้งหลายนั้น ข้อนี้ ก็ไม่เป็นฐานะที่มีได้.

เมื่อไม่ละสังโยชน์ทั้งหลายแล้ว จักทำนิพพานให้แจ้งนั้น ข้อนี้ ก็ไม่เป็นฐานะที่มีได้เลย.

"ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุผู้ที่ไม่พอใจในความคลุกคลีกันเป็น หมู่ๆ, ไม่ยินดีในความคลุกคลีกันเป็น หมู่ๆ, ไม่ตามประกอบความ พอใจในความคลุกคลีกันเป็นหมู่ๆ, ไม่เป็นผู้พอใจในหมู่, ไม่ยินดีในหมู่, ไม่ตามประกอบความพอใจในหมู่อยู่แล้วหนอ เธอนั้น จักเป็นผู้ โดดเดี่ยวยินดียิ่งในความสงัดเงียบนั้น ข้อนี้ เป็นฐานะที่มีได้ เป็นได้.

เมื่อเป็นผู้โดดเดี่ยวยินดียิ่งในความสงัดเงียบแล้ว **จักถือเอา** นิมิตแห่งสมาธิจิตวิปัสสนาจิตได้นั้น ข้อนี้ ก็เป็นฐานะที่มีได้เป็นได้.

เมื่อถือเอานิมิตแห่งสมาธิจิตวิปัสสนาจิตแล้ว **จักยังสัมมา** ทิฏฐิแห่งวิปัสสนาให้บริบูรณ์นั้น ข้อนี้ ก็เป็นฐานะที่มีได้เป็นได้.



เมื่อถือเอาสัมมาทิฏฐิแห่งวิปัสสนาให้บริบูรณ์แล้ว จักยังสัมมาสมาธิแห่งมรรคและผลให้บริบูรณ์นั้น ข้อนี้ ก็เป็นฐานะ ที่มีได้เป็นได้.

เมื่อถือเอาสัมมาสมาธิแห่งมรรคและผลให้บริบูรณ์แล้ว จักละสังโยชน์ทั้งหลายนั้น ข้อนี้ ก็เป็นฐานะที่มีได้เป็นได้.

เมื่อละสังโยชน์ทั้งหลายได้แล้ว **จักทำนิพพานให้แจ้งได้นั้น** ข้อนี้ ก็เป็นฐานะที่มีได้เป็นได้แล." 📽

# **๖.** เรื่อง **ปฏิปทาเพื่อความหลุดพ้น**

อนึ่ง ท่านพระอานนท์ พระพุทธอุปัฏฐาก ได้แสดงปฏิปทา เพื่อความหลุดพ้นด้วยสมถะและวิปัสสนากัมมัฏฐาน และท่าน พระสารีบุตร ได้อธิบายความไว้ ดังต่อไปนี้

**๖. ก. เจริญวิปัสสนา โดยมีสมถะเป็นเบื้องต้น** 

<sup>«</sup> พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐเล่มที่ ๒๑ อังคุตตรนิกายจตุกกนิบาต ข้อ ๑๗๐ หน้า ๒๑๑–๒๑๒. และ เล่มที่ ๓๑ ขุททกนิกาย ปภิสัมภิทามรรค ข้อ ๕๓๔–๕๔๓ หน้า ๔๓๒–๔๔๘.



<sup>«</sup> พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๒๒ อังคุตตรนิกาย ฉักกนิบาต ข้อ ๓๓๙ หน้า ๔๗๒–๔๗๓. (คำแปลจากหนังสือขุมทรัพย์จากพระโอษฐ์ ของกองตำราคณะธรรมทานไชยา พ.ศ. ๒๕๑๔, หน้า ๒๘๕–๒๘๖)

"อาวุโสทั้งหลาย ภิกษุในศาสนานี้ ย่อมเจริญวิปัสสนาอันมีสมถะ เป็น เบื้องต้น. เมื่อภิกษุนั้นเจริญวิปัสสนาอันมีสมถะเป็นเบื้องต้นอยู่ มรรคย่อมเกิด. ภิกษุนั้น เจริญ ทำให้มาก ซึ่งมรรคนั้นอยู่ ย่อมละสังโยชน์ได้. อนุสัยย่อมสิ้นไป."

ท่านพระสารีบุตรได้อธิบาย ความไว้ว่า

"ภิกษุเจริญวิปัสสนามีสมถะ เป็นเบื้องต้นอย่างไร ?

ความที่จิตมีอารมณ์เดียว
ไม่ฟุ้งซ่านด้วยสามารถแห่งเนกขัมมะ
เป็นสมาธิ วิปัสสนาด้วยอรรถว่าพิจารณา
เห็นธรรมที่เกิดขึ้นในสมาธินั้น โดยความ
เป็นสภาพไม่เที่ยง โดยความเป็นทุกข์
โดยความเป็นอนัตตา ด้วยประการดังนี้
สมถะจึงมีก่อน วิปัสสนามีภายหลัง
เพราะเหตุนั้น ท่านจึงกล่าวว่า เจริญ
วิปัสสนามีสมถะเป็นเบื้องต้น...

ความที่จิตมีอารมณ์เดียว ไม่ฟุ้งซ่านด้วยสามารถแห่งความไม่พยาบาท เป็นสมาธิ ความที่จิตมีอารมณ์เดียว ไม่ฟุ้งซ่านด้วยสามารถแห่งอาโลกสัญญา เป็นสมาธิ ... ความที่จิตมีอารมณ์เดียว ไม่ฟุ้งซ่านด้วยสามารถแห่งความเป็น ผู้พิจารณาเห็นความสละคืนหายใจออก ด้วยสามารถแห่งความเป็นผู้พิจารณา เห็นความสละคืนหายใจเข้า เป็นสมาธิ วิปัสสนาด้วยครรถว่าพิจารณาเห็นธรรม ที่เกิดขึ้นในสมาธินั้น โดยความเป็นสภาพ ไม่เที่ยง โดยความเป็นทุกข์ โดยความเป็น อนัตตา ด้วยประการดังนี้ สมถะจึงมีก่อน วิปัสสนามีภายหลัง เพราะเหตุนั้น ท่านจึง กล่าวว่า เจริญวิปัสสนามีสมถะเป็น เาื้องต้าม

# คำว่า **มรรคย่อมเกิด** ความว่า **มรรคย่อมเกิดอย่างไร?**

สัมมาทิฏฐิด้วยอรรถว่าเห็น
เป็นมรรคย่อมเกิด สัมมาสังกัปปะด้วย
อรรถว่าดำริ เป็นมรรคย่อมเกิด สัมมาวาจา
ด้วยอรรถว่า กำหนด เป็นมรรคย่อมเกิด
สัมมากัมมันตะด้วยอรรถว่าเป็นสมุฏฐาน
เป็นมรรคย่อมเกิด สัมมาอาชีวะด้วย
อรรถว่าผ่องแผ้ว เป็นมรรคย่อมเกิด
สัมมาวายามะด้วยอรรถว่าประคองไว้
เป็นมรรคย่อมเกิด สัมมาสติด้วยอรรถว่า
ตั้งมั่น เป็นมรรคย่อมเกิด สัมมาสมาธิ
ด้วยอรรถว่าไม่ฟุ้งซ่าน เป็นมรรคย่อมเกิด
อย่างนี้

เมื่อภิกษุ เสพ เจริญ ทำให้มาก ซึ่งมรรคนั้นอยู่ กล่าวคือ นึกถึงอยู่ รู้อยู่ พิจารณาอยู่ อธิษฐานจิตอยู่ น้อมจิต ไปด้วยศรัทธา ประคองความเพียรไว้ ตั้งสติไว้มั่น ตั้งจิตไว้อยู่ ทราบชัด ด้วยปัญญา รู้ยิ่งซึ่งธรรมที่ควรรู้ยิ่งอยู่ กำหนดรู้ซึ่งธรรมที่ควรกำหนดรู้ ละธรรม



ที่ควรละ เจริญธรรมที่ควรเจริญ ทำให้แจ้ง ซึ่งธรรมที่ควรทำให้แจ้ง ย่อมละสังโยชน์ได้ อนุสัยย่อมสิ้นไป"

# **๖. ข. เจริญวิปัสสนา โดยมีสมถะเป็นเบื้องต้น** ธรรมภาษิตว่า

"ภิกษุเจริญสมถะมีวิปัสสนา เป็นเบื้องต้น เมื่อภิกษุนั้นเจริญสมถะ มีวิปัสสนาเป็นเบื้องต้นอยู่ มรรคย่อม เกิดขึ้น ภิกษุนั้น เสพ เจริญ ทำให้มาก ซึ่งมรรคนั้น เมื่อภิกษุนั้น เสพ เจริญ ทำให้มากซึ่งมรรคนั้นอยู่ ย่อมละสังโยชน์ได้ อนุสัยย่อมสิ้นไป."

## ท่านพระสารีบุตรได้อธิบาย ความไว้ว่า

" ภิกษุนั้นย่อมเจริญสมถะมี วิปัสสนาเป็นเบื้องต้นอย่างไร?



วิปัสสนาด้วยอรรถว่าพิจารณา
เห็นโดยความเป็นสภาพไม่เที่ยง โดยความ
เป็นทุกข์ โดยความเป็นอนัตตา ความที่จิต
มีการปล่อยธรรมทั้งหลายที่เกิดในวิปัสสนา
นั้นเป็นอารมณ์ เพราะความที่จิตมีอารมณ์
เดียวไม่ฟุ้งซ่าน เป็นสมาธิ ด้วยประการดังนี้
วิปัสสนาจึงมีก่อน สมถะจึงมีภายหลัง
เพราะเหตุนั้น ท่านจึงกล่าวว่า เจริญสมถะ
มีวิปัสสนาเป็นเบื้องต้น."

## **๖. ค. เจริญสมถะและวิปัสสนาคู่กัน** ธรรม ภาษิตว่า

"ภิกษุเจริญสมถะและวิปัสสนา คู่กันไป เมื่อภิกษุนั้นเจริญสมถะและ วิปัสสนาคู่กันไป มรรคย่อมเกิด ภิกษุนั้น เสพเจริญทำให้มากซึ่งมรรคนั้นเมื่อภิกษุนั้น เสพ เจริญ ทำให้มาก ซึ่งมรรคนั้นอยู่ ย่อมละสังโยชน์ได้ อนุสัยย่อมสิ้นไป."



### ท่านพระสารีบุตรได้อธิบายความไว้ว่า

"ภิกษุย่อมเจริญสมถะและวิปัสสนาคู่กันไป อย่างไร?

ภิกษุย่อมเจริญสมถะและวิปัสสนาคู่กันไป ด้วยอาการ ๑๖ คือ ด้วยความเป็นอารมณ์ ๑ ด้วยความเป็นอารมณ์ ๑ ด้วยความเป็นโคจร ๑ ด้วยความละ ๑ ด้วยความสละ ๑ ด้วยความหลีกไป ๑ ด้วยความเป็นธรรมละเอียด ๑ ด้วยความเป็นธรรมประณีต ๑ ด้วยความหลุดพ้น ๑ ด้วยความไม่มีอาสวะ ๑ ด้วยความเป็นเครื่องข้าม ๑ ด้วยความไม่มีว่างเปล่า ๑ ด้วยความไม่มีที่ตั้ง ๑ ด้วยความว่างเปล่า ๑ ด้วยความไม่มีก็นธรรมมีกิจเป็นอันเดียวกัน ๑ ด้วยความไม่ล่วงเกินกันและกัน ๑ ด้วยความเป็นคุ่ ๑ ..."

## ๖. ง. ธัมมุทธัจจาวิคคหิตมานัส

การเจริญภาวนาที่จิตใจของผู้ปฏิบัติถูกชักให้เขวด้วยธัมมุทธัจหรือ วิปัสสนูปกิเลส ๑๐ ประการ แต่ครั้นถึงคราวเหมาะที่จิตนั้นตั้งแน่วแน่สงบสนิทลงได้ ณ ภายใน เด่นชัดเป็นสมาธิมรรคก็เกิด (วิธีเอาผิดเป็นครู)

"ภิกษุมีใจนึกถึงโอภาสอันเป็น ธรรมถูกอุทธัจจะกั้นไว้ สมัยนั้น จิตย่อม ตั้งมั่นสงบอยู่ภายใน เป็นธรรมเอกผุดขึ้น ตั้งมั่นอยู่ มรรคย่อมเกิดแก่ภิกษุนั้น ภิกษุนั้น เสพ เจริญ ทำให้มากซึ่ง มรรคนั้น เมื่อภิกษุนั้น เสพ เจริญ ทำให้ มากซึ่งมรรคนั้นอยู่ ย่อมละสังโยชน์ได้ อนุสัยย่อมสิ้นไป."

นตุถิ ฌาน อปญฺญสฺส
นตฺถิปญฺญา อฌายโต
ยมฺหิ ฌานญฺจปญฺญา จ
ส เว นิพฺพานสนฺติเก. «»

ณานย่อมไม่มีแก่ผู้ไม่มีปัญญา ปัญญาย่อมไม่มีแก่ผู้ไม่มีณาน ฌาน และปัญญามีอยู่ในผู้ใด ผู้นั้น อยู่ใกล้ นิพพาน.

สมาธิ์ ภิกุขเว ภาเวถ. สมาหิโต ยถาภูต์ ปชานาติ. 🗝

<sup>&</sup>lt;sup>©</sup> พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๒๕ ธรรมบทคาถา ภิกขุวรรค ข้อ ๒๕ หน้า ๖๕.

พระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ เล่มที่ ๑๙ สังยุตตนิกาย มหาวาร วรรค ข้อ ๑,๖๕๔ หน้า ๕๒๐.

ภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลาย จงยังสมาธิให้เกิด. ชนผู้มีสมาธิ ย่อม รู้ตามความเป็นจริง. (ว่านี้ ทุกขอริยสัจ นี้ ทุกขนิโรธอริยสัจ และ นี้ ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ ฯลฯ)

๗. ปาฐกถา เรื่อง กายสาม 📽

ปาฐกถา เรื่อง กายสาม โดยพระเดชพระคุณ พระพรหมมุนี (สุวจเถร) วัดบวรนิเวศวิหาร

เรื่อง กายสาม ฯลฯ มีพระบาลีในมหา สติปัฏฐานสูตรบทหนึ่งว่า "กาเย กายานุปสฺสี" "พิจารณาเห็นกายในกาย" พระบาลีบทนี้ แม้แปลเป็นภาษาไทยแล้วก็ยังเข้าใจความยาก มีผู้อธิบายกันเป็นหลายนัย ฝ่ายที่เป็นนักเรียน (บาลี) อธิบายว่า "พิจารณากายอย่างหนึ่งในกาย ทั้งหลาย" หมายความว่า ให้แยกกายที่รวมกัน หลายๆ อย่าง ยกขึ้นพิจารณาทีละอย่างๆ เช่น พิจารณาหมู่ขนอย่างหนึ่ง ผมอย่างหนึ่ง

<sup>್</sup>ಷ พระเดชพระคุณพระพรหมมุนี (สุวจมหาเถร) วัดบวรนิเวศวิหาร : มหามกุฎราชวิทยาลัย, พ.ศ.๒๕๒๗ หน้า ๗–๘, หน้า ๒๕–๒๖ และหน้า ๓๕–๓๖.



เล็บอย่างหนึ่ง เป็นต้น **ส่วนนักธรรม (ธรรมปฏิบัติ)** ลสิบายและความหมายความไปลีกลย่างหนึ่ง คือหมายความว่า **ให้พิจารณากายธรรม** ในกายทิพย์ ให้พิจารณากายทิพย์ในกายมนุษย์ เป็นชั้นๆ กันออกมา หรือ ให้พิจารณากายมนุษย์ ในกายทิพย์ ให้พิจารณากายทิพย์ในกายธรรม เป็นชั้นๆ กันเข้าไป กายมนุษย์อยู่ชั้นนอก กายทิพย์อยู่ชั้นกลาง กายธรรมอยู่ชั้นใน จะว่า ของใครผิดก็ว่ายาก น่าจะถูกด้วยกันทั้งสองฝ่าย คือ ฝ่ายนักเรียน (บาลี) ก็แปลถูกด้วยแบบแผน และไวยากรณ์ หรือข้อปฏิบัติในเบื้องต้น ฝ่ายนักธรรม หรือ นักปฏิบัติก็ถูกด้วยอาคต สถาน มีที่มาเหมือนกัน และในทางปฏิบัติ ชั้นกลาง และชั้นสูงก็มีได้ โดยอาคตสถาน **คือ ที่มา กายมนุษย์และกายทิพย์ มีที่มา** เช่น ในมหาสมัยสูตรว่า

> เย เกจิ พุทฺธํ สรณํ คตา เส น เต คมิสฺสนฺติ อปายภูมึ ปหาย มานุสํ เทหํ เทวกายํ ปริปูเรสฺสนฺติ ๆ



#### แปลความว่า

"บุคคลเหล่าใดเหล่าหนึ่งถึงพระพุทธเจ้า ว่าเป็น สรณะ บุคคลเหล่านั้น จักไม่ไปสู่อบายภูมิ ละกายที่เป็นมนุษย์แล้ว จักยังเทวกายให้เต็มรอบ" ดังนี้

พระคาถานี้ เรียกกายมนุษย์ว่า **"มานุสเทหะ"** ซึ่งแปลว่า **"กายอันเป็นของมีอยู่แห่งมนุษย์"** เรียกว่า **"เทวกาย"** โดยความก็เหมือนกัน.

ธรรมกาย นั้น เช่น พระบาลีในอัคคัญญสูตร แห่งสุตตันตปิฎก ปาฏิกวรรค ที่ฆนิกาย (หน้า ๙๒) ว่า "ตถาคตสฺส เหต่ วาเสฏฺฐา อธิวจน์ธมฺม กาโยอิติปี พฺรหฺมกาโยอิติปิธมฺมภูโตอิติปิพฺรหฺม ภูโตอิติปี" แปลว่า "ดูก่อนวาเสฏฺฐโคตรทั้งหลาย คำว่า ธรรมกายก็ดีพรหมกายก็ดีธรรมภูตก็ดี พรหมภูตก็ดีเป็นชื่อของตถาคต ดังนี้..."

ธรรมกาย คือ กายธรรมนี้เป็นชั้นละเอียด เมื่อกล่าวด้วยเรื่องกายธรรม จำเป็นจะต้องอธิบาย คำว่า "ธรรม" ในศัพท์นี้ให้เข้าใจก่อน ธรรม หรือธาตุนั้น ตามพยัญชนะแปลว่า "ทรง" เมื่อเอา คำว่า "ทรง" เป็นประมาณ ก็ได้ความตรงกันข้าม



ว่าสภาพที่ทรงเป็นธรรม สภาพ ที่ไม่ทรง
ก็ไม่เป็นธรรม คือ เป็นอธรรมแม้ในสภาพ
ที่เป็นธรรม ซึ่งแปลว่า "ทรง" นั้น เมื่อเพ่ง
ตามอาการแล้ว ก็มีทรงอยู่ ๒ อย่าง คือ
ทรงอยู่อย่างนั้น ไม่แปรผันเปลี่ยนแปลง
เป็นอย่างอื่น ซึ่งเรียกว่า อสังขตธรรม
ธรรมที่ไม่มีปัจจัยปรุงแต่ง หรือ อมตธรรม
ธรรมที่ไม่มีบัจจัยปรุงแต่ง หรือ อมตธรรม
ธรรมที่ไม่ตาย อย่างหนึ่ง ทรงอยู่ชั่วครู่ชั่วคราว
แล้วก็เปลี่ยนแปลงเป็นอย่างอื่นไป เช่น ร่างกาย
ของคนและสัตว์ หรือ สิ่งประดิษฐ์ทุกๆ ชนิด
อย่างหนึ่ง อย่างหลังนี้ ท่านเรียกว่า สังขตธรรม
บ้าง สังขารธรรมบ้าง เพราะเป็นธรรมที่มีปัจจัย
ปรุงแต่งขึ้น เรียกว่า มตธรรม ธรรมที่ตาย
สลายไปบ้าง

คำว่า ธรรมกาย ในที่นี้เข้าใจว่า หมาย เอา อสังขตธรรม หรืออมตธรรมที่เป็นส่วน โลกุตตรธาตุ หรือ โลกุตตรธรรมไม่ใช่ โลกียธาตุ หรือโลกียธรรม



**รรรมกาย** ได้แก่ อะไร ธรรมที่เรียกว่า **ธรรมกาย** นี้ เข้าใจว่าหมายเอา **อสังขตธรรม** ทั้งที่เป็นวิราคะ ๙ ทั้งที่เป็นสราคะ ° ถ้าเป็น วิราคธรรมก็เป็นธรรมกายที่บริสุทธิ์ ถ้ายัง ไม่เป็นวิราคธรรม ก็ยังไม่เป็นธรรมกายที่บริสุทธิ์ แต่ธรรมกายที่มาในอัคคัญญสูตร ซึ่งแสดงว่า คำว่า **ธรรมกาย** ก็ดี พรหมกาย ก็ดี **ธรรมภูต** ก็ดี **พรหมภูต** ก็ดี **เป็นชื่อ**หรือเป็นคำร้องเรียกซึ่ง "ตถาคต" นั้น มีปรากฏที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้า พรงแสดงไว้ในที่อื่นอีกหลายแห่ง เช่น ในอัคคิ เวสสนวัจฉโคตรสูตร เป็นต้น เล่าว่า พระสัมมา สัมพุทธเจ้าได้ทรงแสดงแก่วัจฉโคตรปริพาชก ปฏิเสธปัญจขันธ์ว่า เขาบัญญัติตถาคตด้วยรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ อันใด รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ อันนั้นตถาคตละเสียได้

<sup>\*\*</sup> ได้แก่ ธรรมกายที่ยังไม่ได้บรรลุพระอรหัตตมรรค-ผล. [พระธรรมเทศนา เรื่อง ธรรมนิยามสูตร โดยพระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร) เมื่อวันที่ ๓๑ มกราคม พ.ศ.๒๔๙๗,หนังสือชีวประวัติ ผลงาน และรวมพระธรรมเทศนา ๖๓ กัณฑ์ ของหลวงพ่อวัดปากน้ำ พระเดชพระคุณพระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร) จัดพิมพ์โดยมูลนิธิพุทธภาวนาวิชชาธรรมกาย พ.ศ.๒๕๒๘, หน้า ๑๓๐-๑๔๐]



<sup>🤲</sup> ธรรมกายที่บรรลุพระอรหัตตมรรคพระอรหัตตผลและพระนิพพานแล้ว.

แล้ว ทำให้เหมือนตาลมีรากขาด มียอดด้วน ไม่เจริญอีกแล้ว ดังนี้ นี่ก็ได้ความว่า ตถาคต ไม่ใช่นาม ไม่ใช่รูป ไม่ใช่ขันธ์ ๕ ไม่ใช่อายตนะ ๖ ไม่ใช่ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม ไม่ใช่ โลกิยธาตุ ตถาคตนั้นเป็นธรรมซึ่งบางครั้ง หรือบางแห่งก็เรียกว่า "เรา" เช่น ในวักกลิสูตร ทรงแสดงแก่พระวักกลิว่า "ประโยชน์อันใด ด้วยการมานั่งแลดูร่างกายซึ่งเป็นของเน่านี้ ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นเห็นเรา ผู้ใดเห็นเรา **ผู้นั้นเห็นธรรม**" ดังนี้ แต่คำว่า เราๆ นี้มีที่ ใช้หลายแห่ง เราแก่ เราเจ็บ เราตายก็มี เราเป็น ผู้พลัดพรากจากนามรูป ที่แก่ ที่เจ็บ ที่ตาย ซึ่งเป็น ของรักยิ่งนั้นก็มี เราเป็นผู้เป็นไปตามกรรมก็มี อันมาในอภิณหปัจจเวกขณ์ เราไม่แก่ ไม่เจ็บ ไม่ตาย ก็มี เราที่แสดงไว้ในวักกลิสูตรนั้น ไม่ใช่ เรา ๓ ข้อ ข้างต้นในอภิณหปัจจเวกขณ์นั้น "เรา" ในพระสูตรนี้เป็นเรา "ตถาคต" เราใช้ใน "ธรรมกาย" ที่บริสุทธิ์ ดังนี้

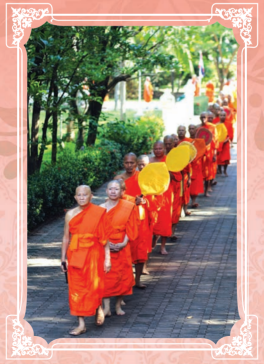






สรุปศรัทธาในการศึกษาสัมมาปฏิบัติตามแนวสติปัฏฐาน ๔ ถึงธรรมกาย–ถึงพระนิพพานของพระพุทธเจ้า ที่หลวงพ่อวัดปากน้ำพระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร) ปฏิบัติได้เข้าถึง–ได้รู้–เห็นและได้เป็นดีแล้ว นำมาสอนศิษยานุศิษย์





สรุปศรัทธาในการศึกษาสัมมาปฏิบัติตามแนวสติปัฏฐาน ๔ ถึงธรรมกาย–ถึงพระนิพพานของพระพุทธเจ้า ที่หลวงพ่อวัดปากน้ำพระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร) ปฏิบัติได้เข้าถึง–ได้รู้–เห็นและได้เป็นดีแล้ว นำมาสอนศิษยานุศิษย์

จากการที่ได้เคยศึกษาหาข้อมูลจากตำรับตำรา-คู่มือ การศึกษาสัมมาปฏิบัติตามแนวทางการศึกษาสัมมาปฏิบัติของ สำนักปฏิบัติธรรมหลักๆ ในยุคนั้น คือ หลักและวิธีปฏิบัติภาวนา (๑) สายยุบ-พองวัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์ ราชวรมหาวิหาร (๒) สาย "พุทโธ" โดย หลวงปู่ (พระอาจารย์) มั่น ภูริทตฺโต และ (๓) สาย "อานาปานสติ" โดย หลวงพ่อ "พุทธทาส" สวนโมกข์ ใชยาก็เห็นดีด้วยกันทั้งนั้น แต่ก็มาติดใจในหลักและวิธีการศึกษา สัมมาปฏิบัติสาย "สัมมาอะระหัง" เพราะตรงตามหลักไตรสิกขา คือ ศีล-สมาธิ-ปัญญา อันให้เจริญถึงอธิศีล-อธิจิต-อธิปัญญา



และให้ถึงปฐมมรรค มรรคจิต มรรคปัญญา อันมีรายละเอียด อยู่ในพระอริยมรรคมีองค์ ๘ มีอานุภาพให้ปฏิบัติได้ถึงธรรมกาย ถึง พระนิพพานของพระพุทธเจ้า และมีผลให้เจริญทั้งสมถะ และวิปัสสนาปัญญา ถึง โลกุตตรปัญญา ให้เห็นแจ้งแทงตลอด ในสามัญญลักษณะของสังขารธรรมทั้งปวงและให้เห็นแจ้ง แทงตลอดในพระอริยสัจ ๔ ด้วยการที่ได้ทั้งรู้ทั้งเห็นสภาวธรรม และพระอริยสัจธรรมตามความเป็นจริง ได้ชัดเจน-แจ่มแจ้ง **ด้วยทิพยจักษ** และ**ญาณรัตนะของพระธรรมกาย** ซึ่งเป็น กายธรรมที่พ้นโลก อันประดับด้วยอภิญญา และวิชชา ที่ผู้ศึกษาสัมมาปฏิบัติได้เข้าถึง ได้รู้-ได้เห็นและได้เป็น ธรรมกายที่สุดละเอียด ชำระธาตุธรรม และญาณรัตนะ ของพระธรรมกายให้บริสุทธิ์ ได้เข้าถึงอายตนะ คือ พระนิพพาน ตามรอยบาทพระพุทธองค์ ได้จริง ให้สามารถบรรลุคุณธรรม ตามรอยบาทพระพุทธองค์ ตามระดับภูมิธรรมที่ปฏิบัติได้ ตามศักยะแห่งบุญ-บารมี-อุปบารมี-ปรมัตถบารมีที่แต่ละท่าน ได้สั่งสมอบรมมาแต่อดีตชาติมานับภพ-นับชาติไม่ถ้วน นั่นแล

ข้าพเจ้าเองนั้น ในระยะแรกๆ ก็ยังไม่สามารถจะรู้-เห็น-ถึง(เป็น)ธรรมกาย เหมือนคุณครูอาจารย์ และเพื่อน สหธรรมิกที่ปฏิบัติได้ผลเร็ว ก็ค่อยๆ พัฒนาการศึกษาสัมมาปฏิบัติ ไปได้ทีละน้อย-อย่างช้าๆ แล้วก็ค่อยๆ มาพัฒนาเป็น "วิชชา" **ด้วยญาณรัตนะอย่างอ่อนๆ** เมื่อได้พบและได้กราบ **เป็น "ศิษย์**" ของพระเดชพระคุณ พระราชพรหมเถร (วีระ คณุตฺตโม) รองเจ้าอาวาส และอาจารย์ใหญ่ฝ่ายวิปัสสนา วัดปากน้ำ ภาษีเจริญ กรุงเทพมหานคร ที่ท่านได้เมตตาแก่ข้าพเจ้าอย่างยิ่ง ด้วยทั้งให้ คำแนะนำสอนวิธีปฏิบัติ และได้มอบตำราที่ "หลวงพ่อพระครูชั้วฯ" (ญาติผู้ใหญ่ของหลวงพ่อวัดปากน้ำฯ) ผู้ปฏิบัติได้ถึงธรรมกาย และปรารถนาพุทธภูมิ ได้บันทึกวิชชาที่หลวงพ่อฯ ท่านสั่งให้ทำ (เจริญวิชชา) และสอนวิชชาให้แก่ข้าพเจ้าโดยไม่ปิดบัง และ ประการสำคัญที่สุด คือ นอกจากจะได้ข้อมูลจากคุณครูอาจารย์ และยังได้ข้อมูลจากลูกๆ ผู้ปฏิบัติได้ถึงธรรมกาย และเจริญวิชชา ได้พอสมควรแก่ภูมิธรรม เป็นข้อมูลที่สำคัญยิ่ง เมื่อปฏิบัติได้ถึง ธรรมกายที่สุดละเอียด - ถึงอายตนนิพพาน และได้ทั้งรู้-เห็นอดีต/ ปัจจุบัน ฯลฯ ได้ดีพอสมควร อย่างถูกต้องตรงตามหลักวิชชา มาประมวลเป็นวิทยาความรู้เป็น สุตมยปัญญา-จินตามยปัญญา และให้เจริญเป็น "ภาวนามยปัญญา" ให้เกิดศรัทธา-วิริยะ-สติ-สมาธิ และปัญญา ยิ่งๆ ขึ้นมาเรื่อยๆ จนถึงปัจจุบัน ด้วยพื้นฐานการศึกษา ระเบียบวิธีการวิจัย-ประเมินผล ทั้งด้วย วิธีการศึกษาค้นคว้าวิจัยทางเอกสาร (DocumentaryResearch) และด้วยการพิสูจน์ทดลองปฏิบัติ (Experimental Research) ซึ่งเป็นการศึกษาวิจัยทางสังคมศาสตร์ โดยหลักการศึกษาวิจัย และประเมินผลตามทางวิทยาศาสตร์ (Scientific Method) นั่นเอง. จึงได้ผลสรุปว่า

"การศึกษาสัมมาปฏิบัติตามแนวสติปัฏฐาน ๔ คือ 'มีสติพิจารณาเห็นธรรมในธรรม' คือ นิวรณ์ ๕ ด้วยการเจริญ **ภาวนาสมาธิ** โดยอาศัย**อาโลกกสิณ** และพุทธานุสติ ประกอบด้วย ทั้งอานาปานสติ และมีศีลเป็นบาทฐาน นำไปสู่การเจริญ วิปัสสนาภาวนาให้เห็นแจ้งในสภาวธรรมได้แก่ สภาวะของขันธ์ ๕ อายตนะ ๑๒ ธาตุ ๑๘ อินทรีย์ ๒๒ อริยสัจจ์ ๔ และปฏิจจ-สมุปบาทธรรม ๑๒ ให้เห็นแจ้ง-รู้แจ้ง ทั้งในสภาวธรรม และ อริยสัจธรรมตามธรรมชาติที่เป็นจริง ด้วยการปฏิบัติรวบยอด ทางจิต-เจริญจิตตภาวนา (ทั้งสมถะ-วิปัสสนา) อบรมใจ ให้หยุดในหยุดกลางของหยุด ตรงกลางกำเนิดธาตุธรรมเดิม (ศูนย์กลางกายฐานที่ ๗) **จนสงบนิ่งเป็นสมาธิแนบแน่นมั่นคง** เพื่อละกิเลสนิวรณ์ (ถืนมิทธะ-วิจิกิจฉา-พยาปาทะ-อุทธัจจ-กุกกุจจะ และกามฉันทะ) **เครื่องกั้นปัญญา "เป็นการข่มกิเลส** (อกุสลา ธมฺมา) ในระดับกลางๆ ให้จิตใจผ่องใส" เมื่อใจผ่องใส ย่อมปรากฏคุณธรรม (กุสลา ธมฺมา) ที่เราได้เคยสั่งสมอบรม มาเป็นการมีสติพิจารณาเห็นธรรมในธรรมเต็มรูปแบบ คือ เมื่อจิตใจผ่องใสจากกิเลสนิวรณ์เครื่องกั้นปัญญาอกุศลธรรม (อกุสลา ธมฺมา) **ทั้งในระดับหยาบ อันมือภิชฌา พยาบาท มิจฉาทิฏฐิ**  ย่อมถูกข่มให้ระงับลง พร้อมทั้งกิเลสระดับกลาง คือ กิเลสนิวรณ์ เครื่องกั้นปัญญา ก็ย่อมถูกข่มให้ระงับไป แม้ชั่วคราวด้วยใจหยุด ใจนิ่งเป็นสมาธิแนบแน่นมั่นคงขึ้นเป็นสำคัญ ก็เป็นทางปฏิบัติให้ถึง "สีลวิสุทธิ" เป็นศีลบริสุทธิ์ในพระกัมมัฏฐาน เพราะเจตนา ความคิดอ่านทางจิตใจบริสุทธิ์ผ่องใส เป็นแต่บุญกุศล (กุสลา ธมฺมา) จึงเป็นที่ตั้ง–ที่เจริญ "จิตตวิสุทธิ" ความหมดจดแห่งความเห็นเมื่อเจริญ วิปัสสนา–พิจารณาสภาวธรรม (สังขารทั้งปวง) ให้เห็นแจ้ง ตามความเป็นจริง และนำไปสู่วิมุตติ วิมุตติญาณทัสสนะ แม้ในระดับโลกิยธรรมในเบื้องต้น ยังเป็น "สมมติ" อยู่ ก็ตาม–เป็นผลให้เข้าถึงกายในกาย เวทนาในเวทนา และจิตในจิต ธรรมในธรรม ณ ภายใน -เป็นคุณธรรม ณ ภายใน ระดับมนุษยธรรม แล้วผู้ปฏิบัติก็ไม่หลงติดสุขอยู่เพียงนั้น

อาศัยกายในกายในระดับมนุษยธรรม เจริญภาวนา ต่อไปได้ถึงกายในกาย เวทนาในเวทนา จิตในจิต และธรรมในธรรม ที่บริสุทธิ์ผ่องใส และละเอียดยิ่งขึ้นไป ถึงกายในกาย เวทนาในเวทนา จิตในจิต และธรรมในธรรม ในระดับ "เทวธรรม" – "พรหมธรรม" – "อรูปพรหมธรรม" เป็นลำดับ ก็ยังเจริญภาวนาหยุดในหยุดกลาง ของหยุดให้จิตใจของกายในกายที่เจริญภาวนาอยู่ผ่องใสยิ่งขึ้นๆๆ เข้าถึงคุณธรรมที่บริสุทธิ์ยิ่งๆ ขึ้นไป ถึงปรากฏเป็น "ธรรมกาย" เกตุดอกบัวตูมใสแจ่มปรากฏขึ้นมาเป็นธรรมที่ประชุมคุณธรรม ในระดับโลกุตตรธรรม คือ "พุทธธรรม"



เมื่อเจริญภาวนาเป็นธรรมกายที่ละเอียดๆ ต่อไปจน สุดละเอียด จนญาณรัตนะของพระธรรมกายปล่อยวาง อุปาทานในเบญจขันธ์ของกายในภพ ๓ และ ปล่อยความยินดี ในฌานสมาบัติได้แม้ชั่วคราวปล่อยขาดหมดพร้อมกันธรรมกาย ที่หยาบจะตกศูนย์ ว่างหายไปญาณรัตนะของธรรมกาย ที่สุดละเอียด และใสบริสุทธิ์ (เป็นวิขัมภนวิมุตติ) ก็จะปรากฏ ในอายตนนิพพานได้รู้เห็นธรรมกายตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า—พระปัจเจกพุทธเจ้า—พระอรหันตสาวก ของผู้ดับขันธปรินิพพาน ด้วยอนุปาทิเสสนิพพานธาตุ ประทับโดยสงบตลอดกันหมด อยู่ในอายตนนิพพานนั่นเองตามที่พระพุทธองค์ได้แสดงไว้ใน อนัตตลักขณสูตร และพระนิพพานสูตร ที่ได้อาราธนามาแสดง ไว้ในบทก่อนนั้นแล

ข้าพเจ้าจึงได้มีศรัทธาในการศึกษาสัมมาปฏิบัติตามแนว สติปัฏฐาน ๔ ถึงธรรมกาย และพระนิพพานของพระพุทธเจ้า เป็นอย่างยิ่ง แล้วจึงได้วางแผนชีวิตก่อนบวช ๑๐ ปี เพื่อมา บรรพชาอุปสมบทเป็นพระภิกษุในพระพุทธศาสนา เมื่อวันที่ ๖ มีนาคม พ.ศ. ๒๕๒๙ ณ พัทธสีมา วัดปากน้ำ ภาษีเจริญ กรุงเทพมหานคร โดยมี เจ้าพระคุณสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ฟื้น ชุตินุธรมหาเถร ป.ธ.๙) กรรมการมหาเถรสมาคม และ เจ้าคณะใหญ่หนกลาง อธิบดีสงฆ์วัดสามพระยา กรุงเทพฯ ในครั้งนั้น เป็นสมเด็จพระอุปัชฌาย์ และมีเจ้าพระคุณสมเด็จพระพุฒาจารย์



(เกี่ยว อุปเสนมหาเถร ป.ธ.๙) (ในสมัยที่ดำรงสมณศักดิ์ เป็นที่ พระพรหมคุณาภรณ์) กรรมการมหาเถรสมาคม และ อธิบดีสงฆ์วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร กรุงเทพฯ เป็นพระ-กรรมวาจาจารย์ และเจ้าพระคุณสมเด็จพระมหารัชมังคลาจารย์ (ช่วง วรปุญญมหาเถร ป.ธ.๙) ผู้ปฏิบัติหน้าที่สมเด็จพระสังฆราช องค์ปัจจุบัน อธิบดีสงฆ์วัดปากน้ำ ภาษีเจริญ กรุงเทพฯ เมื่อคราวดำรงสมณศักดิ์เป็นที่ พระธรรมธีรราชมหามุนี เป็น พระอนุสาวนาจารย์ โดยมีพระเจ้าวรวงศ์เธอพระองค์เจ้าโสมสวลี พระวรชายา (พระอิสริยยศในครั้งนั้น) เป็นองค์อุปัฏฐานายิกา เสด็จพร้อมกับพระเจ้าหลานเธอพระองค์เจ้าพัชรกิติยาภา ฯลฯ ในพิธีอุปสมบทในครั้งนั้นด้วย

ทั้งฝ่ายปริยัติ ได้ตั้งใจศึกษาสัมมาปฏิบัติอยู่ใกล้ชิด คุณครู-อาจารย์ทั้งฝ่ายปริยัติ ได้แก่ พระเดชพระคุณ พระวิสุทธิวงศาจารย์ (ในสมัยที่ดำรงสมณศักดิ์เป็นที่ พระเมธีวราภรณ์ รองเจ้าอาวาส และอาจารย์ใหญ่ฝ่ายพระปริยัติธรรมในครั้งนั้น) และทั้งฝ่ายปฏิบัติ (พระเดชพระคุณพระราชพรหมเถร รองเจ้าอาวาส และอาจารย์ใหญ่ฝ่ายวิปัสสนาธุระ ปัจจุบัน มรณภาพแล้ว) มาตลอด และได้ศึกษาภาษาบาลีจบชั้นประโยค ป.ธ.๓ และนักธรรมชั้นเอก จึงได้มาดำรงตำแหน่งเป็นเจ้าอาวาสวัดหลวงพ่อสดธรรมกายาราม ตลอดมาตราบเท่าทุกวันนี้.



เมื่อได้มารับหน้าที่ปกครองบริหารกิจการคณะสงฆ์ ดำรง ตำแหน่งเป็นเจ้าอาวาสวัดหลวงพ่อสดธรรมกายาราม อำเภอ ดำเนินสะดวก จังหวัดราชบุรี เมื่อ พ.ศ. ๒๕๓๔ แล้ว ก็ได้ ศึกษาบาลีต่อที่วัดหลวงพ่อสดๆ อีก ๓ ปี ก็สำเร็จการศึกษาบาลี ชั้นประโยค ป.ธ.๖ เนื่องด้วยติดภารกิจมาก จึงหยุดการเรียน ไว้เพียงเท่านี้ และได้มีโอกาสศึกษาหาข้อมูลในการศึกษาสัมมา ปฏิบัติตามแนวสติปัฏฐาน ๔ ถึงธรรมกายและพระนิพพานของ พระพุทธเจ้าให้ได้ชัดเจน แจ่มแจ้งยิ่งขึ้น เพื่อให้การศึกษาอบรม พระภิกษุสามเณร และญาติโยม ให้ได้ทราบความจริงนี้ ได้ชัดเจนแจ่มแจ้งขึ้น ดังที่ได้กล่าวมานี้แล้ว

[โปรดดู คู่มือการปฏิบัติสมถวิปัสสนากัมมัฏฐาน (เบื้องต้น)
โดยพระมงคลเทพมุนี (สด จนฺทสโร)
วัดปากน้ำ ภาษีเจริญ กรุงเทพมหานคร]



